
голосъ
ЦЕРКВИ.

Ежемѣсячный церковно - общественный
журналъ.

Г О Д Ъ  И З Д А  НІ Я  Т Р Е Т І Й .

1914 г. Октябрь.

М О С К В А  
ПЕЧАТНЯ А. И. СПБГИРЕВОЙ

ОСТОЖЕНКА. САВЕЛОВСКІЙ Ш ІР., СОБ. Д ^

1914



С О Д Е Р Ж А Н І Е .

О Т Д Ѣ Л Ъ  П Е Р В Ы Й .

1. Пастырскій голосъ во время войны. —  Владиміръ,
Митрополитъ Петроградскій......................................

2. Рѣчи по случаю войны.— М акарій, Митрополитъ Мо­
сковскій ...........................................................................

3. Рѣчь, сказанная въ Московской Городской Думѣ 22
іюля 1914 г., предъ молебномъ о дарованіи побѣды.—  
Арсеній, Епископъ Серпуховскій................................

4. Рѣчь, сказанная въ Московскомъ Политехническомъ 
музеѣ 24 августа 1914 г., предъ открытіемъ чтеній 
для рабочихъ -  Арсеній, Епископъ Серпуховскій .

5. Духовный дневникъ.— Арсеній,Епископъ Серпѵховск.
6. „На всякое время и на всякій часъ“ .— А: 3. . . .
7. Изъ личныхъ духовныхъ переживаній и воспоминаній.—

Л , І ір е б с т и н гъ ...........................................................
8. Чѣмъ можно воскресить Русскій Народъ. —  В. II.

Б ы к о в ъ ...........................................................................
9. Подъ громовымъ ударомъ. — Ал. Платонова . . .

10. Миссіонерскія бесѣды.— Православный Миссіонеръ .
11. Ересь.— А. С.....................................................................
12. Теософія и христіанство. —  Законоѵч. при Инстит.

Гражд. Ишкен. Свяіцеи. М ихаилъ Чельцовъ . .
13. Попытки привлеченія астрономіи къ дѣлу борьбы съ

Библіей.— И. д. доцента Петроградской Дух. Ака­
деміи Свящ. В. Зыковъ ................................................

О Т Д Ѣ Л Ъ  В Т О Р О Й .

14. Великъ Богъ Земли Русской!— 21 Айвазовъ . . .
15. Война съ христіанской точки зрѣнія. — Свящ. П. П ла­

тоновъ. ...........................................................................
10. Зеркало жизни.— М. Правдолюбовъ..........................
17. Библіографія.— I. А .............................................................

Стран. 

3 -  18 

1 9 -  21

22— 23

24— 27 
28— 35’ 
36— 49

50— 61

62— 81 
82— 95 
96—129 

130—138

139—148

149—164

165—167

168-178
179—188
189-192



г

Пастырскій голосъ во время войны.
(Внѣбогослужебная бесѣда Петроградснаго Митрополита Владиміра 

1914 г. августа 15 дня).

„Не будь побѣжденъ яломъ, но по­
бѣждай зло добромъ11. (Римл. 12, 21).

Господи Іисусе Христе, Царю мира, правды и любви! 
Какъ стыдно, какъ невыразимо стыдно становится намъ, 
когда мы углубляемся въ Твое слово или поднимаемъ 
къ Тебѣ.взоръ свой. Уже болѣе девятнадцати вѣковъ 
прошло съ тѣхъ поръ, какъ началъ Ты дѣйствовать 
Твоею любовью и Твоимъ словомъ между народами, 
но и доселѣ нѣтъ между ними ни мира, ни любви, и 
доселѣ сталкиваются въ борьбѣ между собою не только 
язычники, но и народы, которые называются Твоимъ 
именемъ и которыхъ возродилъ Ты къ новой боже­
ственной и братской жизни. Это—Твои ученики, Твои 
заблудившіеся ученики. Они употребляютъ свой умъ 
и свое искусство на то, чтобы изобрѣтать все болѣе 
и болѣе сильныя средства и болѣе острое оружіе для 
взаимнаго истребленія. Господи! не отврати лица Твоего 
отъ насъ ради этого тяжкаго прегрѣшенія; заставь этихъ



—  4 —

людей какъ должно восчувствовать, куда они пришли. 
Укроти войну, а если по грѣхамъ нашимъ она не мо­
жетъ быть прекращена окончательно, то, по крайней 
мѣрѣ, смягчи ее силою Своего Евангелія. О, Господи, 
сжалься надъ Своимъ бѣднымъ христіанствомъ. Озари 
лучами Своей благодати эту мрачную ночь народной 
жизни и употреби постигшее насъ бѣдствіе, какъ вра- 
чевство для грѣховъ нашихъ, дабы изъ сѣмени крови 
и слезъ возрасла для насъ обильная жатва благосло­
венія. Аминь.

Возлюбленные о Господѣ слушатели! Евангеліе за­
ключаетъ двоякій миръ въ себѣ, миръ съ Богомъ и 
миръ съ человѣкомъ. Слава въ вышнихъ Богу, и на 
землѣ миръ, такъ воспѣвали ангелы въ ночь Рождества 
Христова. Миръ вамъ! такъ привѣтствовалъ Христосъ 
въ Пасхальное утро. Самъ Іисусъ Христосъ и есть 
этотъ миръ. Скорѣе въ природѣ можетъ сойтись вмѣстѣ 
вода и огонь, день и ночь, чѣмъ Богъ и грѣшникъ. 
Во всей вселенной нѣтъ ничего болѣе враждебнаго, 
ничего столь далеко другъ отъ друга отстоящаго, какъ 
грѣшникъ и Богъ. Грѣхъ есть вражда противъ Бога. 
Но Богъ, по безпредѣльному Своему милосердію, устроилъ 
для грѣшника небесную лѣстницу. Эта небесная лѣст­
ница есть Христосъ, Искупитель міра. Вверху стоитъ 
Богъ, а внизу грѣшникъ. А между ними—благодать; 
эта благодать есть Христосъ. Къ нему поэтому и обра­
щаемся мы съ молитвой; Боже, милостивъ буди мнѣ 
грѣшнику! Такимъ и только такимъ образомъ, т. е. 
чрезъ посредство Іисуса Христа могутъ сходиться Богъ 
и грѣшникъ. Это тотъ миръ, который, по выраженію 
Священнаго Писанія, превосходитъ всякій разумъ. Тѣ, 
которые, по милости Божіей, возраждены къ новой,



о

святой, неувядаемой жизни, и сдѣлались братьями въ 
высшемъ смыслѣ этого слова, должны всегда имѣть 
миръ между собою. Истинныя чада мира не могутъ 
враждовать и ссориться,—это противно ихъ внутрен­
ней природѣ. Но такъ какъ и въ каждомъ христіанинѣ 
остается еще корень ветхаго, грѣшнаго человѣка, то 
и Господь и Его святые апостолы настойчиво убѣ­
ждаютъ не нарушать этого мира. Миръ имѣйте между 
собою, говоритъ святый апостолъ Павелъ, со всякимъ 
смиренномудріемъ, кротостію и долготерпѣніемъ, сни­
сходя другъ ко другу любовію и стараясь сохранять 
единство духа. Одно тѣло и одинъ духъ, какъ вы и 
призваны къ одной надеждѣ вашего званія-, одинъ Го­
сподь, одна вѣра, одгго крещеніе, одинъ Богъ и Отецъ 
всѣхъ, Который надо всѣми и чрезъ всѣхъ и во всѣхъ 
насъ. Но, несмотря на это увѣщаніе, въ мірѣ иногда 
бываетъ такъ, что и самый кроткій и самый вѣрный 
христіанинъ не можетъ устоять въ мирѣ. Всякая вражда 
или ссора предполагаетъ двѣ стороны. Если одна сто­
рона непремѣнно хочетъ вести борьбу и нападаетъ на 
другую, съ нарушеніемъ ея права, другая вынуждена 
бываетъ, какъ дѣлали и Самъ Господь и Апостолы, 
защищать это свое право. И самъ Апостолъ Павелъ 
въ своемъ убѣжденіи къ соблюденію мира долженъ 
былъ оставить пробѣлъ, поставить его подъ условіе. 
Онъ говоритъ: „Если возможно съ вашей стороны, 
будьте въ мирѣ со всѣми людьми" (Рим. 12, 18). 
Отсюда вы можете видѣть, что и вѣрный христіанинъ 
невольно можетъ быть вовлеченъ своимъ противни­
комъ въ распрю, равно какъ и самый благочестивый 
и миролюбивый Царь—въ жестокую и страшную войну. 
О, друзья мои, если и каждый споръ и'каждый судеб­
ный процессъ имѣетъ уже свою великую опасность, 
если и во время частной тяжбы пробуждаются дремлю-



-  6 —

щія и развязываются связанныя силы тьмы, то не 
тѣмъ-ли болѣе это можетъ быть въ международной 
войнѣ? Вотъ почему слово Божіе и говоритъ: „Бодр­
ствуйте и молитесь, да не внидете въ напасть... Не 
будьте побѣждаемы зломъ!"

Чтобы умѣть твердо стоять во время войны на хри­
стіанской точкѣ зрѣнія, начертаемъ себѣ образъ хри­
стіанина во время войны.

Прежде всего нужно знать — откуда происходитъ 
война. Приведенный нами текстъ говоритъ: „не будь 
побѣжденъ зломъ, но побѣждай зло добромъ". Что 
война и по своему существу, и по своимъ послѣдствіямъ 
въ большинствѣ случаевъ представляетъ зло, это не 
можетъ подлежать никакому сомнѣнію. Чтобы имѣть 
правильное понятіе о какомъ-бы то ни было событіи, 
мы обыкновенно разсматриваемъ его въ его корнѣ и 
въ его происхожденіи. Какого-же происхожденія война? 
По своему происхожденію война есть слѣдствіе грѣха, 
отпаденія отъ живого Бога. Гдѣ начинается война, 
тамъ, по крайней мѣрѣ, одинъ изъ соперниковъ, веду­
щихъ эту войну, непремѣнно отступилъ отъ Бога и 
самъ хочетъ быть Богомъ. Но разъ разбита одна скри­
жаль Моѵсеева и нарушена одна заповѣдь: „возлюбиши 
Бога твоего всѣмъ сердцемъ, всею душою и всѣмъ 
помышленіемъ твоимъ", то само собою нарушается и 
вторая: „возлюбиши ближняго твоего, какъ самого себя". 
Кто уже не боится, не любитъ и не почитаетъ отца, 
кто уже не ходитъ предъ лицомъ Его, въ томъ уми­
раетъ и любовь къ братьямъ. Когда Адамъ въ чувствѣ 
первой гордости нарушилъ миръ съ Богомъ, тогда 
Каинъ нарушилъ миръ съ своимъ братомъ Авелемъ и 
убилъ его. Но заглянемъ далѣе въ человѣческое сердце! 
Отцомъ войны всегда бываетъ ветхій, естественный, 
грѣховный человѣкъ, а матерей она можетъ имѣть



7

многихъ, но всѣ онѣ принадлежатъ къ одной семьѣ, 
называемой семьей страстей. Послѣднія носятъ раз­
личныя имена: гордости, себялюбія, властолюбія и жад­
ности. Когда на одной сторонѣ эти грѣхи, усиливаясь, 
достигаютъ крайняго предѣла, тогда на другой и самый 
миролюбивый царь невольно можетъ быть вызваннымъ 
къ войнѣ. Ему необходимо бываетъ въ этомъ случаѣ 
взяться за мечъ въ защиту законныхъ правъ своихъ 
и своихъ подданныхъ. Такой царь, какъ и каждый искрен­
ній христіанинъ, смотритъ на войну, какъ на неизбѣж­
ное зло. Чѣмъ нибудь лучшимъ она не бываетъ ни­
когда. Она относится къ разряду тяжебныхъ процес­
совъ, но изъ всѣхъ этихъ процессовъ она — самый 
страшный и жестокій процессъ, такъ какъ въ немъ 
доказывается и отстаивается право не мыслями, не 
доводами и словами, а мечомъ и копьями, порохомъ 
и свинцомъ. Впрочемъ мы знаемъ, что приговоръ этого 
страшнаго, такъ сказать судебнаго учрежденія, не всегда 
благопріятствуетъ тѣмъ, коихъ мы считаемъ болѣе пра­
выми. Глазъ Божій видитъ дальше, чѣмъ нашъ. По­
бѣдителемъ не всегда бываетъ болѣе правый. Когда 
согрѣшили два народа, Господь беретъ бичъ для нака­
занія менѣе виновнаго и оказываетъ Свою помощь 
болѣе виновному, давая ему взять верхъ надъ против­
никомъ. Но очень скоро затѣмъ онъ находитъ другой 
бичъ, чтобы нанести ударъ гордому побѣдителю, кото­
рый не хочетъ признать себя • орудіемъ въ рукахъ Бо­
жіихъ, но себѣ самому воздаетъ честь. Припомните 
Наполеона. Онъ съ своими французами не былъ лучше 
тѣхъ князей и народовъ, съ которыми велъ войну и, 
однако, послѣдніе терпѣли пораженіе за пораженіемъ. 
Богъ наказалъ эти народы за ихъ отпаденіе отъ Него, 
за ихъ холодное самолюбіе, за ихъ невѣрность и не­
миролюбіе между собою. Но когда это было сдѣлано,



-  8 —

и когда покоренные народы раскаялись и обратились 
къ Богу, тогда въ нашей Россіи нашелъ Онъ бичъ 
для пораженія и вразумленія гордаго тирана. Отсюда 
узнаемъ мы, какъ Всесильный и Всемогущій Богъ отно­
сится къ войнѣ. Онъ есть Богъ мира. Если бы народы 
поступали по Его слову и во всемъ исполняли Его 
волю, если бы они слушались Его и повиновались Ему, 
какъ дѣти повинуются своему любимому отцу, то міръ 
ничего не зналъ бы о войнѣ, тогда его исторія была бы 
чистою тканью Божіей благодати и истины. Она со­
стояла бы изъ однѣхъ бѣлыхъ нитокъ. Но грѣшный 
человѣкъ, который хочетъ самъ быть для себя Богомъ, 
вплетаетъ въ эту бѣлую ткань черныя нитки своего 
себялюбія и своеволія, къ которымъ относится и война. 
Богъ попускаетъ это, потому что Онъ создалъ насъ 
свободными. Но, попуская эту войну, Онъ употребляетъ 
ее, въ Своей премудрости, какъ средство къ устроенію 
Своего царства. Она служитъ для Него бичемъ для 
суда и наказанія. Но такъ какъ и въ каждомъ нака­
заніи бьется Его отеческое, -любящее сердце, то она 
является для него могущественнымъ вспомогательнымъ 
средствомъ къ вразумленію и пробужденію народовъ. 
Въ войнѣ мы приходимъ къ познанію своихъ грѣховъ. 
Въ войнѣ многіе научаются снова вѣровать въ Бога, 
молиться Ему и искать Его защиты. Какъ при земле­
трясеніи часто открываются скрытые источники, такъ 
и во время войны пробуждаетъ Богъ часто дремлющія 
благородныя силы вѣрности и самоотверженія. Въ войнѣ 
многіе выходятъ изъ того прежняго холоднаго само­
любія, которое думало только о себѣ. Отечество съ его 
законами, съ его строемъ, съ его благами и дарами, 
которыми нѣкоторые не были довольны, во время войны 
пріобрѣтаетъ ноиую цѣнность. Общая нужда и разнаго 
рода бѣдствія открываютъ сердца и тѣхъ, которые



— 9

прежде служили только маммонѣ, какъ своему идолу. 
Скажемъ еще болѣе: многое изъ прежней партійности 
во время войны теряетъ свою остроту, и между мно­
гими взаимная вражда и охлажденіе совершенно исче­
заютъ въ этой общей нуждѣ и единодушной и дружной 
борьбѣ противъ нея. Но, несмотря на все это, ни одинъ 
человѣкъ, ни одинъ нарушитель мира не въ правѣ 
признать войну за нѣчто хорошее. Какъ порожденіе 
грѣха, война все-таки остается въ существѣ своемъ 
зломъ. Мы увидимъ это еще яснѣе, если мы какъ 
должно уяснимъ себѣ ея опасности.

Всѣ вы знаете давнюю поговорку: „скажи мнѣ, съ 
кѣмъ ты знакомъ, тогда я скажу тебѣ кто ты“. Это 
приложимо и къ войнѣ. Въ послѣдствіяхъ ея мы всюду 
видимъ смерть, голодъ, болѣзнь. Въ св. Писаніи война, 
дороговизна, голодъ, эпидемія (моръ) и смерть по­
стоянно идутъ между собою рука объ руку, какъ союз­
ники. Въ 6-й главѣ откровенія Іоанна за рыжимъ ко­
немъ, имѣющимъ своею задачею взять миръ съ земли, 
чтобы люди убивали другъ друга, слѣдуетъ вороной,— 
вѣстникъ голода и дороговизны на хлѣбъ и, нако­
нецъ, блѣдный, имя которому смерть, и которому дано 
умерщвлять мечомъ и моромъ и звѣрьми земными 
(Откр. св. Іоанна 6, 4—8). Правда, христіанство въ 
позднѣйшія войны замѣтно проявило свою благотвор­
ную силу для облегченія ихъ тяготъ и бѣдствій. Я 
разумѣю лучшій уходъ за раненными и увѣчными какъ 
въ тѣлесномъ, такъ и духовномъ отношеніи. Разумѣю 
то, что теперь почти каждый народъ печется не только 
о своихъ раненныхъ, но вмѣстѣ и о раненныхъ и иска­
лѣченныхъ вражескаго лагеря. Я разумѣю Женевскую 
конвенцію. Почти всѣ народы Европы согласились въ 
томъ, чтобы все, что стоитъ на полѣ брани подъ 
краснымъ крестомъ, было признаваемо нейтральнымъ.



-  10 —

Ни одинъ перевязочный пунктъ не долженъ быть обстрѣ­
ливаемъ. Каждый лазаретъ и каждый домъ, въ кото­
ромъ помѣщены раненные, находится подъ защитою и 
покровительствомъ правительства обѣихъ воюющихъ 
странъ. Желѣзнодорожные поѣзда и вагоны, которые 
везутъ раненныхъ, не должны терпѣть никакого напа­
денія со стороны враговъ. Доктора, братья и сестры 
милосердія суть нейтральные люди, которые и въ томъ 
случаѣ, если бы лазаретъ попалъ въ руки врага, про­
должаютъ свою работу безпрепятственно. Много и дру­
гихъ отрадныхъ явленій встрѣчается намъ на полѣ 
настоящихъ войнъ. Въ книгѣ Второзаконія (20, 19) 
мы видимъ запрещеніе срубать въ осажденныхъ горо­
дахъ фруктовыя деревья. Только тѣ деревья могутъ 
быть срубаемы и уничтожаемы по этому закону, кото­
рыя не приносятъ никакихъ плодовъ. Такъ и въ по­
слѣднія войны воинамъ дозволяется въ иныхъ мѣстахъ 
употреблять для разнаго рода надобностей только без­
плодныя деревья, но запрещается прикасаться къ фрук­
товымъ деревьямъ.—-Но все же, любезные слушатели, 
несмотря на всѣ эти, сдѣланные христіанствомъ, успѣхи, 
опасности и бѣдствія войны еще слишкомъ велики. 
Фруктовыя деревья остаются цѣлы, но живыя деревья, 
надъ воспитаніемъ которыхъ чадолюбивые родители тру­
дились 20, 30 и болѣе лѣтъ, надѣясь подъ тѣнью ихъ 
укрыться отъ зноя своей старости, падаютъ тысячами. 
Впрочемъ, въ мои планы не входитъ описывать вамъ 
тѣ страданія, тѣ стоны и рыданія, которыя раздаются 
на полѣ битвы; объ этомъ вы много уже слышали и 
читали. Только одинъ моментъ не могу я не привести 
на память изъ жизни нѣкогда осажденнаго и завоеван­
наго города. Когда въ 146 году до Рождества Христова 
римскій полководецъ Муммій завоевалъ городъ Коринѳъ 
и его войско работало надъ разрушеніемъ славнаго



—  11 -

города, встрѣтилъ этотъ полководецъ группу дѣтей, 
которыя шли изъ школы съ исписанными тетрадками. 
Полководецъ спросилъ,' что записано у нихъ въ тетрад­
кахъ изъ того, что продиктовалъ имъ учитель? Тогда 
одинъ мальчикъ прочиталъ: „какъ счастливы всѣ тѣ 
поколѣнія, которыя умерли прежде, чѣмъ это бѣдствіе 
постигло нашъ злополучный городъ!" А сколько ока­
жется за настоящую общеевропейскую войну такихъ 
городовъ, жители которыхъ будутъ думать и говорить 
подобное!

Но довольно о внѣшнихъ опасностяхъ,— взглянемъ 
на внутреннія опасности, на опасности для нашихъ 
душъ. Всякая война, особенно же всякая жизнь въ 
лагеряхъ, на бивуакѣ и на землѣ враговъ, ведетъ къ 
нѣкоторому одичанію и грубости. Нужно обладать слиш­
комъ высокими качествами, чтобы остаться недоступ­
нымъ для этого нравственнаго вреда. Тамъ не слышно 
никакого звона церковныхъ колоколовъ, зовущаго къ 
богослуженію. Скудная обстановка полевого богослуже­
нія не можетъ замѣнить храма Божія. Тамъ нѣтъ пра­
вильно совершаемой домашней молитвы. Тамъ негдѣ 
собраться для слушанія слова Божія. Тамъ нѣтъ ни 
женъ, ни матерей, ни сестеръ, которымъ Богъ далъ 
чудную способность предотвращать все нечистое и гру­
бое. Такъ какъ всякая война есть великое неизбѣжное 
зло, то къ нему присоединяются и разнаго рода мень­
шіе, но родственные виды зла. Часто воинъ оказывается 
въ такомъ положеніи, которое побуждаетъ его для своей 
личной надобности присваивать и чужое имущество,— 
это бываетъ по отсутствію помощи со стороны родныхъ. 
При такихъ обстоятельствахъ границы между моимъ 
и твоимъ теряютъ во многихъ сердцахъ свое значеніе. 
И изъ продолжительной войны, отъ которой да сохра­
нитъ насъ Господь, иной солдатикъ, въ другихъ слу-



—  12 —

чаяхъ, честный и трезвый, возвращается нравственно 
испорченнымъ и пьяницею. О даруй, Господи, чтобы 
никто изъ нашихъ воиновъ не подвергся такому не­
счастію. Къ этому приносимому войною злу принадле­
жатъ еще и та гордость и самопревозношеніе, кото­
рыя являются у побѣдителя. Да сохранитъ Господь 
народъ нашъ отъ этого. Если Богу угодно будетъ да­
ровать намъ побѣду, то да взываетъ онъ тогда въ чув­
ствѣ смиренія: „не намъ, не намъ, Господи, но имени 
Твоему даждь славу". Далѣе, сюда же относится и то 
уныніе и отчаяніе, которое является иногда у побѣ­
жденныхъ. Кто не знаетъ никакого блага, кромѣ често­
любія и славы, кто ничего не знаетъ объ Имени, на­
писанномъ на небесахъ, кто не знаетъ и не любитъ 
никакого другого отечества, кромѣ отечества земного, 
тотъ послѣ великаго пораженія легко можетъ наложить 
руку на себя самого или же начать войну всякими не­
позволительными средствами, соединенными съ жесто­
кими мученіями. Но вѣруемъ, Господи, что Ты не до­
ведешь насъ до такого искушенія! Однако, возвратимся 
съ поля битвы къ себѣ самимъ! И мы окружены раз­
наго рода опасностями. Всѣ мы знаемъ, что настоящая 
великая война вызвана несправедливостью гордаго и 
жаднаго врага. И въ немъ имѣютъ въ концѣ концовъ 
свой источникъ всѣ тѣ слезы, которыя льются сейчасъ 
изъ тысячей и милліоновъ глазъ. Это, естественно, 
можетъ вызывать въ насъ чувство ненависти, злобы, 
негодованія и проклятій. Но слѣдуетъ ли попирать но­
гами того, кого уже Самъ Богъ осудилъ? Нѣтъ, мы 
не должны и въ этомъ случаѣ забывать слова Господа: 
„любите враги ваша, добро творите ненавидящимъ 
васъ“. Молитесь и за тѣхъ, которые обижаютъ и пре­
слѣдуютъ васъ. Да, молитесь и за нихъ! Какая это 
была бы радость, если бы Господь побѣдилъ и эти хо-



13 —

лодныя, въ бездну самолюбія и гордости погруженныя 
сердца, на которыхъ такъ много лежитъ вины грѣ^са 
и крови; если бы и они, наконецъ, взыскали Его и, 
въ чувствѣ вѣры и покаянія, обратились къ Нему. На­
конецъ, укажемъ еще на одну опасность. Вы изъ соб­
ственнаго опыта знаете то безпокойство и нервное на­
пряженіе, какое приносятъ такія времена. Съ нетерпѣ­
ніемъ ждутъ новыхъ извѣстій съ поля битвы. Хвата 
ются за каждый листокъ. Перечитываютъ одно и то 
же въ разныхъ газетахъ три, четыре и болѣе разъ. 
Только и разговора, что объ этихъ извѣстіяхъ. Но мы 
знаемъ, какъ много заключается въ этомъ возбужденіи 
унынія и отчаянія. Всѣ находятся между страхомъ и 
надеждой, въ состояніи крайняго напряженія, безпо­
койства и нетерпѣливаго ожиданія развязки. Охота къ 
постоянной, непрерывной работѣ пропадаетъ. Кто изъ 
насъ въ минувшіе дни и недѣли могъ взяться за серь­
езную работу съ прежнею энергіею и любовью? Кому 
не навязывались противъ его воли мысли о войнѣ и 
не отвлекали его отъ обычныхъ занятій? Такимъ обра­
зомъ, война есть въ самомъ широкомъ смыслѣ нару­
шитель внутренняго мира и спокойствія, а также и 
правильной семейной жизни. И здѣсь вполнѣ прило­
жимъ призывъ Апостола: „Не будь побѣждаемъ-зломъ, 
но побѣждай зло добромъ". И если мы хотимъ про­
тивъ всѣхъ этихъ опасностей вести правильную, хри­
стіанскую борьбу, то необходимо должны вооружиться 
противъ нихъ и надлежащими средствами.

Добромъ должны мы побѣждать зло. Никто же 
благъ токмо единъ Богъ и все, что есть гдѣ-либо бла­
гого, добраго, происходитъ отъ Него; у Него только, 
слѣдовательно, и Можемъ мы искать наиболѣе дѣй­
ственныхъ средствъ противъ войны и ея опасностей.

Тотъ народъ, который стоитъ въ связи съ. этимъ



—  14

Богомъ мира, никогда не долженъ начинать и подавать 
повода къ войнѣ. Онъ можетъ только принимать ее, 
если вынуждаетъ его къ тому врагъ его. Всѣ мы по­
этому радуемся тому обстоятельству, что настоящая 
война наша начата не нами. Миролюбивый Государь 
нашъ Своею уступчивостью старался, насколько воз­
можно, избѣжать ея. Дорожа кровію и достояніемъ 
Нашихъ подданныхъ, говоритъ Онъ въ Своемъ мани­
фестѣ по случаю войны, Мы прилагали всѣ усилія къ 
мирному исходу начавшихся переговоровъ, но союзная 
Австріи Германія, вопреки Нашимъ надеждамъ на 
вѣковое доброе сосѣдство и не внемля завѣренію На­
шему, что принятыя мѣры (мобилизація въ смыслѣ 
предосторожности) отнюдь не имѣютъ враждебныхъ 
ей цѣлей, стала домогаться немедленной ихъ отмѣны 
и. встрѣтивъ отказъ въ этомъ требованіи, внезапно 
объявила Россіи войну“.—Если же, такимъ образомъ, 
эта война навязана нашему народу, то онъ не долженъ 
входить въ такое великое и опасное дѣло, какъ гово­
рятъ, съ неумытыми руками. Онъ долженъ отнестись 
къ нему по-христіански, съ надлежащимъ приготовле­
ніемъ. Дни поста и покаянія предъ войною такъ же 
необходимы, какъ послѣдняя исповѣдь и причастіе предъ 
смертною борьбою. Если въ это время обыкновенно 
приводятъ въ порядокъ и чистятъ всѣ оружія, то тѣмъ 
болѣе нужно намъ очистить сердца наши. Если отряды 
войска ставятъ подъ управленіемъ начальниковъ и пол­
ководцевъ, то они еще крѣпче должны поставить себя 
подъ знамя небеснаго Вождя и Побѣдителя. Затѣмъ и 
войско и весь народъ необходимо должны имѣть позади 
себя такую недоступную и несокрушимую крѣпость, изъ 
которой не можетъ выгнать никакой врагъ. Такою твер­
дынею служитъ для насъ Богъ, Который одинъ только 
можетъ защитить и избавить насъ отъ постигшаго



—  15

бѣдствія. Въ этой святой крѣпости и должны пребы­
вать мы въ настоящіе дни испытаній. Въ нее должны 
мы ежедневно устремляться съ молитвою и словомъ 
Божіимъ въ рукахъ. Если молитва и углубленіе въ 
слово Божіе, въ размышленіе о всемогуществѣ и бла­
гости Божіей нужны и во всякое время, то въ осо­
бенности въ такіе тревожные дни, какъ наши. Кто не 
знаетъ этой крѣпости, тотъ обрекаетъ себя на неиз­
бѣжную тревогу, безграничную заботу и печаль. Итакъ, 
ищи ты, русскій народъ, успокоенія въ этой священной 
скиніи! Но если мы при всѣхъ своихъ укрѣпленіяхъ 
нуждаемся въ этой духовной твердынѣ, то позади на­
шего войска должно стоять другое войско, разумѣю 
войско молящееся. Эта молящаяся рать должна быть 
несравненно больше по своему количеству, чѣмъ сра­
жающаяся на полѣ брани. Къ ней должны принадле­
жать, кромѣ нашихъ воиновъ, и всѣ мы. Сюда можетъ 
и долженъ войти каждый, и старый и малый, и юноши, 
и дѣти, и мужчины и женщины и такимъ образомъ 
помогать нашимъ братьямъ на войнѣ преодолѣвать зло. 
Когда Іисусъ Навинъ велъ войну противъ амаликитянъ, 
тогда за его войскомъ стоялъ Моисей и молился. И 
много можетъ молитва праведника, если она искренняя 
и проникнута вѣрою. Изъ такого расположенія сердца, 
изъ такой надежды на Бога и преданности Царю Не­
бесному вырастаетъ истинный духъ мужества и истин­
ная вѣрность Царю и Отечеству земному. Правда, иной 
можетъ храбро сражаться изъ одной только славы и 
почестей и изъ одной естественной любви къ своему 
Отечеству. Но таковой похожъ бываетъ на дерево, 
стоящее на открытой и сухой вершинѣ. Если нѣтъ 
дождя, если война сопровождается неудачами и идетъ 
не по его желанію, если долго длятся нужда и лише­
нія, тогда очень скоро измѣняетъ ему мужество. На-



—  16 —

противъ, благочестивый воинъ подобенъ дереву, на­
сажденному при исходищѣ водъ. Какъ бы ни про­
должительна была засуха, какъ бы ни были велики 
недостатки и лишенія и неудачи войны, онъ никогда 
не теряетъ терпѣнія, мужества, но. все болѣе и болѣе 
черпаетъ его изъ неисчерпаемой глубины лежащаго 
близъ него источника.—Но изъ этой духовной твер­
дыни, изъ такой дѣтской вѣры проистекаетъ не одно 
только мужество, но и готовая на всякую помощь лю­
бовь. Эта любовь вызываетъ въ насъ искреннюю заботу 
о женахъ и дѣтяхъ тѣхъ, которые на войнѣ. Заботы 
о вдовахъ и сиротахъ, оставшихся отъ убитыхъ на 
войнѣ, не должны служить для насъ бременемъ и по 
заключеніи мира. Онѣ должны навсегда оставаться 
искреннею данью благодарности за эту великую жертву, 
которую павшіе воины принесли за всѣхъ насъ на 
алтарь Отечества. Тѣ же, которые возвращаются съ 
войны раненными и увѣчными калѣками, они должны 
почувствовать, что для нихъ настало новое и сравни­
тельно съ прежнимъ лучшее время. Въ молодости 
мнѣ пришлось однажды слышать отъ отошедшихъ на 
войну солдатъ пѣсню такого содержанія, что они те­
перь идутъ на борьбу за Отечество, а послѣ въ на­
граду за это, можетъ быть, будутъ, какъ калѣки, про­
сить у дверей милостыню на пропитаніе. Такъ въ то 
время дѣйствительно и бывало. Собственными глазами 
я не разъ видѣлъ, какъ эти увѣчные слуги Отечества, 
съ деревянными ногами стучали въ окно отцовскаго 
дома, прося милостыни. А иногда можно было тако­
выхъ здѣсь и тамъ видѣть сидящими на улицѣ съ про­
тянутыми руками. Теперь, слава Богу, этого уже нѣтъ 
и, навѣрное, никогда не повторится.—Отъ нашихъ ра­
ненныхъ и увѣчныхъ перейдемъ теперь къ плѣннымъ 
врагамъ. Это та область, гдѣ ярко выступаетъ предъ



—  17 —

нами заповѣдь о любви ко врагамъ,—область, гдѣ хри­
стіанство одержало уже славную побѣду надъ „ветхимъ" 
человѣкомъ. Ранѣе жребій плѣнныхъ былъ самый пла­
чевный и бѣдственный. На ихъ долю выпадало быть 
въ постоянномъ угнетеніи и рабствѣ. Особенно тяжела 
была участь плѣнныхъ у германцевъ, съ которыми мы 
сейчасъ ведемъ войну. Это подтверждаетъ самое слово 
ихъ „склаве“ (рабъ). Многіе плѣнные, которыми у нѣм­
цевъ большею частью бывали славяне, бывали у нихъ, 
какъ крѣпостные, предметомъ торга и продажи, и такъ 
какъ большая часть ихъ крѣпостныхъ рабовъ состояла 
изъ плѣнныхъ славянъ, то это названіе получили у 
нихъ и всѣ крѣпостные рабы. Такимъ образомъ, изъ 
слова „славе"—славянинъ вышло у нихъ „склаве" — 
рабъ. Уже въ ветхомъ завѣтѣ мы усматриваемъ зарю 
лучшаго обращенія съ плѣнными. Во дни пророка Исаіи 
Факей, сынъ Ремаліинъ, царь Израильскій, разбилъ 
царя Іудейскаго Ахаза (2 кн. Паралипоменонъ 28, 
6—15). Совершивъ эту побѣду, войска Факея взяли у 
іудеевъ въ плѣнъ 200.000 женъ и дочерей и отпра­
вили ихъ въ Самарію. Когда они подошли къ воро­
тамъ города, вышелъ къ нимъ навстрѣчу пророкъ 
Одедъ и сказалъ: „вотъ Господь Богъ отцовъ вашихъ 
во гнѣвѣ на нихъ предалъ ихъ въ руку вашу, и вы 
избили ихъ съ такою яростію, которая достигла до 
небесъ. И теперь вы думаете поработить сыновъ Іуды 
и Іерусалима въ рабы и рабыни себѣ. Зачѣмъ хотите 
прибавить новый грѣхъ ко грѣхамъ вашимъ? Велика 
вина ваша и пламень гнѣва Господня надъ Израилемъ. 
Итакъ, послушайте же меня и возвратите плѣнныхъ, 
коихъ вы захватили изъ братьевъ вашихъ". Когда 
воины услышали эти слова пророка, тогда они оста­
вили плѣнныхъ у начальниковъ и всего собранія. А 
эти послѣдніе взяли ихъ и всѣхъ нагихъ изъ нихъ

2ГОЛОСЪ ЦКРКВИ.



—  18 —

одѣли и обули, накормили и напоили и помазали елеемъ, 
всѣхъ слабыхъ изъ нихъ посадили на ословъ и отпра­
вили въ Іерихонъ, городъ пальмъ, къ братьямъ ихъ- 
Да, поистинѣ въ городъ пальмъ, ибо весь этотъ образъ 
дѣйствій благоухаетъ, какъ прекрасная пальма побѣды 
на лугу древняго времени.—Будемъ поступать также 
и мы съ своими врагами, и это дастъ намъ надъ ними 
такую побѣду, которая сильнѣе преодолѣваетъ зло, 
чѣмъ побѣда съ оружіемъ въ рукахъ.—И при всемъ 
этомъ наши христіанскіе взоры и наша молитва на­
правляются къ миру, и мы горячо молимся, да не 
укоснитъ Господь положить конецъ настоящей страш­
ной войнѣ. Но, какъ христіане, не можемъ отказаться 
отъ надежды и на тотъ великій и всеобщій миръ, ко­
торый наступитъ въ то время, когда не будетъ воевать 
ни одинъ народъ, когда люди раскуютъ, по слову 
Божію, мечи свои на плуги и копья на серпы. Неложно 
слово Божіе и тотъ Пасхальный привѣтъ Спасителя: 
„Миръ вамъ“ не долженъ остаться напраснымъ. Онъ, 
какъ святая божественная сила, постепенно будетъ 
проникать во всѣ народы. Тотъ Божественный Герой, 
Который не чужою, но Своею Собственною кровію 
одержалъ побѣду надъ грѣхомъ и всѣми силами ада, 
не оставитъ поля сраженія, но болѣе и болѣе будетъ 
побѣждать зло и въ нашихъ сердцахъ и въ сердцахъ 
всѣхъ народовъ.

Владиміръ, Митрополитъ Петроградскій.



Рѣчи по случаю войны.

1. ТГрсдъ Благодарственнымъ молевномъ за дарованіе побѣды 
русскому воинству и за взятіе городовъ уіьвова и Халима 

23 августа 191А- года.

Съ нами Богъ!
Братья россіяне! Слава Богу, даровавшему нашему 

христолюбивому воинству славную побѣду надъ супо­
статомъ, воюющимъ съ нами неправедно! Намъ дается 
знаменіе, что съ нами Богъ и что Онъ побораетъ по 
насъ. Но смѣемъ ли подумать, что мы пріобрѣли эту 
побѣду только своими силами, мудростію вождей и 
храбростью воиновъ? Нѣтъ, скажемъ: не намъ, не намъ. 
Господи, но имени Твоему да будетъ прежде и болѣе 
слава. А потомъ уже—хвала и честь нашему христо­
любивому воинству. Не за нашу праведность дарована 
намъ радость о побѣдѣ, но по милости Божіей и за 
покаяніе народа. Угрожавшія намъ опасности отъ мо­
гущихъ быть неудачъ войны вызвали, какъ нѣкогда 
въ ниневитянахъ, чувство покаянія и» обращенія къ 
Богу во всѣхъ сословіяхъ, отъ верху до низу. Прекра­
тились раздоры, закрылись капища, гдѣ приносились 
народомъ жертвы богу пьянства. Что отдавалось прежде 
этому русскому Бахусу, теперь приносится на алтарь 
отечества. Народъ сталъ прибѣгать съ молитвами въ



-  20 —

храмы Божіи. Повсюду видно отрезвленіе, благонравіе, 
благочестіе. Повсюду готовность жертвовать всѣмъ на 
раненыхъ воиновъ, осиротѣлыя ихъ семейства. Не 
сіе ли привлекло на насъ милость Божію?

Итакъ, скажемъ отъ искренняго сердца: слава Богу, 
Благодѣтелю нашему! Возвесели, Господи, силою Твоею 
Благочестивѣйшаго Государя нашего Николая Алексан­
дровича. Вѣчный покой— вождямъ и воинамъ, поло­
жившимъ души свои за Вѣру, Царя и Отечество, а 
христолюбивому, побѣдоносному всероссійскому воинству 
здравіе, спасеніе, на враговъ побѣду и одолѣніе и 
многая лѣта.

2. ТГо доводу новой побѣды надъ австро-германскими 
войсками въ Xалиціи.

Еще милость Божія къ намъ! Еще побѣда, еще— 
слава Богу, помогающему намъ и союзникамъ нашимъ. 
Будемъ радоваться и благодарить Бога; но будемъ и 
опасаться самонадѣянности и кичливости. Эти неви­
димые враги для успѣха въ настоящей брани, какъ и 
во всякомъ дѣлѣ, не менѣе опасны, какъ и видимые. 
Намъ дана побѣда по милости Божіей, при геройской 
стойкости нашего воинства и мудрости вождей; но 
врагъ еще не сломленъ, а только ослабленъ. Еще 
много предстоитъ труда, опасностей и жертвъ. Будемъ 
готовы ко всему, пока не даруетъ Господь полной по­
бѣды. Пораженный звѣрь, но не убитый, нерѣдко бы­
ваетъ свирѣпѣе и опаснѣе, чѣмъ тогда, когда рана не 
коснулась его. Раненный онъ нападаетъ на противника 
съ отчаянной храбростью. Значитъ, побѣдителю не слѣ­
дуетъ снимать съ себя оружія, но быть готовымъ къ 
болѣе упорной битвѣ.



—  21 —

Итакъ, принося благодареніе Господу за дарованныя 
побѣды, будемъ готовы къ дальнѣйшей, быть можетъ, 
упорнѣйшей борьбѣ. Не престанемъ молитвенно воз­
дѣвать руки къ Богу, прося помощи Его, какъ дѣлалъ 
нѣкогда Моисей при борьбѣ евреевъ съ амаликитя- 
нами. Будемъ помогать воюющимъ братьямъ нашимъ 
всѣмъ, чѣмъ можемъ; будемъ продолжать наше покая­
ніе въ грѣхахъ невѣрія, пьянства, разврата, дѣтоубій­
ства и другихъ общественныхъ пороковъ.

На Тя, Господи, ’уповахомъ, да не постыдимся до 
конца.

Макарій, Митрополитъ Московскій.



РВИ ь,
сказанная въ Московской Городской Думѣ 22 іюля 

1914 г., предъ моленномъ о дарованіи побѣды.

Господь посылаетъ намъ, дорогіе братія, великое 
испытаніе. Надъ нами нависла гроза, страшная гроза— 
война. Если въ частной жизни каждаго человѣка горе 
чувствуется имъ однимъ и немногіе со стороны его 
замѣчаютъ, то не это нужно сказать относительно об­
щественнаго бѣдствія, особенно такого, какъ война. 
Здѣсь каждый изъ насъ чувствуетъ боль и боль тя­
желую. За что же намъ такое испытаніе? Видно, мы 
виноваты предъ родиной, что дается намъ такая скорбь. 
Да, всякое общественное бѣдствіе есть наказаніе Божіе 
за грѣхи людскіе. Не станемъ говорить, -какая наша 
вина предъ родиной. Каждый изъ насъ хорошо знаетъ, 
если вспомнитъ послѣднее десятилѣтіе, когда прояви­
лось шатаніе умовъ, неуваженіе къ завѣтамъ старины, 
св. вѣрѣ. Не станемъ винить и судить другъ друга. 
Не этому теперь мѣсто. Намъ нужно теперь сознаніе 
своихъ прегрѣшеній, нужно покаяніе... Прости же 
намъ, дорогая наша отчизна, нашъ родной край, эти 
наши необозримые лѣса и широкія поля, дающія намъ 
приволье и славу! Прости намъ, нашъ родной Дер-



жавный Царь-Батюшка! Мы и Тебя огорчали нестро­
еніями и ссорами, а Ты любвеобильный любишь насъ, 
какъ своихъ родныхъ дѣтей и печешься о благоустро­
еніи нашей отчизны. Прости намъ, наша св. вѣра и 
Церковь Православная, наша св. мать! И Тебя мы не 
мало огорчали отступленіемъ и невѣріемъ, тогда какъ 
ты, въ союзѣ съ державнйми,нашими царями, сдѣлала 
изъ насъ, русскихъ, то, что мы есть, сдѣлала нашу 
Русь святую сильной и славной. Теперь въ сторону 
должны отойти всякая гордость и самолюбіе; покаян­
ное же чувство пусть охватитъ наши сердца!.. Въ руцѣ 
Творца Вселенной жизнь и дыханіе всѣхъ живущихъ 
на землѣ, а покаяніе есть путь примиренія съ Твор- 
цемъ... Покаемся же, дорогіе братія, и Творецъ міра 
проститъ, помилуетъ и сторицею возвеличитъ насъ!—- 
Аминь.

Арсеній, Епископъ Серпуховскій.



Р Ѣ Ч Ь ,
сказанная въ Московскомъ Политехническомъ музеъ 
24 августа 1914 г„ предъ открытіемъ чтеній для рабочихъ.

При тяжелыхъ обстоятельствахъ, братіе, приходится 
намъ начинать кругъ нашихъ чтеній. Мы теперь съ 
Вами переживаемъ тяжелое испытаніе. Могущественные 
наши сосѣди-нѣмцы, вмѣстѣ съ союзной Германіи дву­
единой монархіей Австро-Венгріей, объявили намъ войну. 
Такое чрезвычайное въ жизни нашей событіе застав­
ляетъ насъ прежде всего остановить наше вниманіе 
на размышленіи, что это за война и какъ на нее смо­
трѣть? Борьба съ нѣмцами—наша исконная борьба. 
Уже Благ. Князь Александръ Невскій воевалъ съ ними. 
Однажды, готовясь вступить въ бой съ ливонскими 
нѣмцами, онъ такъ воскликнулъ: „разсуди, Боже, споръ 
мой съ этимъ высокомѣрнымъ народомъ", и воины въ 
порывѣ воодушевленія сказали: „о, честный и дорогой 
нашъ княже, приспѣлъ часъ сложить намъ за тебя 
свои головы". И отъ того времени до нашихъ дней 
нѣмцы—этотъ высокомѣрный, по словамъ св. Алексан­
дра Невскаго, народъ не переставалъ намъ—русскимъ 
наносить вредъ, хотя часто-часто мы, по своей до­
бротѣ, гостепріимству и смиренію, и не замѣчали этого.



Какой причинялся намъ нѣмцами вредъ,—объ этомъ 
говорила и еще скажетъ въ подробности исторія, намъ 
же хочется сейчасъ указать только на тѣ опасности 
отъ нѣмцевъ, какія настоящая война намъ такъ рель­
ефно уже выдвинула. Это, во-первыхъ,—притѣсненіе и 
угнетеніе нашихъ братьевъ-славянъ германскимъ на­
родомъ, во-вторыхъ засилье русской земли нѣмцами, 
которые захватили у насъ въ свои руки промышлен­
ность, торговлю и даже повели незамѣтное для насъ 
территоріальное завоеваніе, основывая свои колоніи и 
забирая въ свои руки сельское хозяйство, и въ треть­
ихъ,—нѣмцы сдѣлали подрывъ нашей св. вѣрѣ Право­
славной, посѣявъ у насъ штундизмъ, баптизмъ и т. п. 
нѣмецкія секты. Невѣріе, протестантское направленіе 
въ церковно - религіозныхъ взглядахъ—все это плоды 
насильственной культуры нѣмцевъ. И, въ концѣ всего, 
они объявили намъ братоубійственную войну. Всякая 
война есть бѣдствіе, но и война не бываетъ безъ Про­
мысла Божія. Прочитайте въ Библіи исторію еврей­
скаго народа и вы увидите, что Самъ Господь выво­
дилъ на брань съ язычниками избранный народъ Свой. 
Кто знаетъ, можетъ быть, и сія война попущена Го­
сподомъ Богомъ не безъ цѣли для насъ.. Трудно че­
ловѣку угадывать пути Промысла Божія. Но, если мы 
распознаемъ свое призваніе, и посмотримъ на нашу 
Русь, какъ на Русь святую, на русскій народъ, какъ 
на народъ Богоизбранный, то отчасти мы уразумѣемъ 
и тѣ задачи, какія намъ предлежитъ выполнить чрезъ 
ниспосланную намъ войну. Вы знаете, что нѣмцы всѣ 
усилія употребляли на изобрѣтеніе и усовершенство­
ваніе военныхъ приспособленій, пока, наконецъ, не рѣ­
шили ихъ примѣнить на дѣлѣ, направивъ на насъ всю 
ихъ смертоносность. А развѣ подобаетъ христіанскому 
народу проливать кровь? Миръ, а не войну заповѣ-



далъ намъ Христосъ. И что сказалъ бы Онъ намъ, 
если бы былъ свидѣтелемъ настоящей братоубійствен­
ной войны? Есть такая картина: поле сраженія; масса 
лежитъ на немъ убитыхъ воиновъ, еще больше ране­
ныхъ и въ ранахъ мучащихся. Въ сіяніи заходящаго 
солнца изображенъ пришедшимъ на это страшное поле 
Христосъ Спаситель, Который съ жалостію взираетъ 
на все это и кротко говоритъ: „братіе, развѣ не го­
ворилъ Я вамъ: любите другъ друга!" Между христіан­
скими народами, какъ это ни прискорбно, временами 
ведутся войны и это отъ того, что тотъ или другой 
народъ чувствуетъ собственную силу, возможность 
усилиться насчетъ другого. А что было бы, если бы 
какой-нибудь одинъ миролюбивый христіанскій народъ 
съ помощію Божіею настолько усилился бы, что по­
слѣ ни одинъ другой народъ не дерзнулъ бы поднять 
руки на своего брата христіанина? Страхъ предъ мо­
гуществомъ этого народа не позволялъ бы и другимъ 
воевать другъ съ другомъ. И кто знаетъ, можетъ быть 
миролюбивому русскому народу пришло время чрезъ 
настоящую войну усилиться настолько, чтобы потомъ 
поддерживать миръ среди всѣхъ немирствующихъ хри­
стіанъ. Далѣе, русскому народу дано храненіе вѣры 
православной, но смотрите,—она въ гоненіи то въ Га­
лиціи отъ тѣхъ же нѣмцевъ, то на Балканахъ отъ ту­
рокъ - мусульманъ. Опять, кто знаетъ, быть можетъ 
Господь призываетъ Русь святую поддержать, встать 
на защиту Вѣры Православной, высвободить нашихъ 
братьевъ-славянъ изъ подъ гнета враждебныхъ Право­
славной Вѣрѣ народовъ и дать ей свободу, просторъ. 
И еще,—нѣмецкое засилье извратило нашъ русскій ко­
ренной строй—подорвало и унизило національное наше 
чувство, развило у насъ гордость, задушило нашу рус­
скую простоту, ко всему этому присоединились еще и



наши собственные пороки, въ особенности усилилась 
страсть къ винопитію. И вотъ, какъ черезъ огонь иску­
шается золото, такъ мы черезъ огонь войны призы­
ваемся къ исправленію нашей жизни, къ возвращенію 
на прежній путь доброй христіанской жизни, къ пере­
мѣнѣ изнутри и снаружи самихъ себя. Дай же, Го­
споди, что бы мы уразумѣли пути Промысла Божія, 
являемаго намъ въ настоящей войнѣ! Дай, Господи, 
чтобы эта война послужила намъ къ вящей славѣ, че­
сти и могуществу!

Арсеній, Епископъ Серпуховскій.



+
Духовный дневникъ*).

..Впъ вы сыны свіъта и сыны дня... 
Будучи сынами дня, да трезвимся, 
облекшись въ броню вгоры и. любви и 
въ шлемъ надежды спасенія“ — (1 Ѳес- 
сал. 5 г. 5, 8 ст.).

О духовной жизни. Что вамъ, возлюбленные братіе и 
сестры, пожелать въ жизни? И что можетъ пожелать 
вамъ пастырь Христовой Церкви съ св. Евангеліемъ 
въ рукахъ, долженствующій проповѣдывать правду Божію 
на землѣ? Несомнѣнно—наилучшаго въ мірѣ счастія. 
Но гдѣ оно? Даетъ ли намъ его наша настоящая, 
такъ-называемая, мірская жизнь? Далеко нѣтъ. Вотъ 
черты этой жизни. Прежде всего, мы всю заботу по­
лагаемъ въ томъ, чтобы обставить себя удобно, прі­
ятно, чтобы обезпечить себя матеріально. Нѣкоторые 
изъ насъ, дѣйствительно, успѣваютъ достигать внѣш­
нихъ удобствъ жизни и эти люди кажутся намъ сча­
стливыми, на дѣлѣ же часто бываетъ не такъ. Внѣшнее 
благополучіе не обезпечиваетъ насъ отъ болѣзней, се­
мейныхъ огорченій и разнаго рода нравственныхъ стра­
даній, во множествѣ насъ посѣщающихъ при всякой

*) См. Г. Ц. м. Сентябрь 1914 г.



—  29 —

обстановкѣ жизни, не говоря уже о томъ, что самое 
это исканіе мірского счастія сопряжено съ большими 
непріятностями, волненіями и опасностями. Все это 
создаетъ ту мірскую суету, которая такъ часто насъ 
одолѣваетъ и совершенно разстраиваетъ. Вторую осо­
бенность современной жизни составляетъ сильный упа­
докъ религіи, безвѣріе. Гіовидимому, безъ религіи че­
ловѣкъ свободенъ, не связанъ никакими обязатель­
ствами и можетъ жить какъ ему хочется, жить въ 
свое удовольствіе. Но результатомъ безвѣрія является 
страшное развитіе пороковъ и преступленій, когда люди 
начинаютъ другъ друга грабить, убивать, когда они 
впадаютъ въ развратъ, въ нравственное и физическое 
безсиліе. Это ли опять счастіе? Будучи невыносимъ 
для ближнихъ, развращенный человѣкъ и въ своей душѣ 
постоянно носитъ тугу въ видѣ отчаянія, ненависти 
ко всѣмъ и сатанинской гордости.—Такова теперь мір­
ская жизнь, суетная и развращенная. Не въ ней, ко­
нечно, наше счастіе.

Но, возлюбленные, вы, быть можетъ, знаете, что 
есть еще духовная жизнь, можетъ быть приходилось 
вамъ слышать выраженіе: „этотъ человѣкъ духовной 
жизни". Что же это за жизнь? Вдумаемся, не въ ней ли 
наше счастіе? Духовная жизнь,—это когда человѣкъ 
вѣруетъ въ Бога, когда онъ живетъ добродѣтельно, 
когда онъ милостивъ, доброжелателенъ, кротокъ, сми­
ренъ, любвеобиленъ, привѣтливъ, воздерженъ, цѣло­
мудренъ и трезвъ. Духовная жизнь соотвѣтствуетъ че­
ловѣку какъ нравственному, богоподобному существу. 
Помимо этого, люди, пожившіе добродѣтельною жизнію, 
говорятъ, что она приноситъ душѣ великое утѣшеніе, 
великую сладость, миръ и успокоеніе. Она регулируетъ 
и нашу внѣшнюю мірскую жизнь, въ которой намъ 
приходится вращаться. Правда, мы не испытали, не



знаемъ духовной жизни, ибо немощны и грѣховны, но 
мы всѣ, какъ носящіе отъ св. крещенія духъ благодати 
Христовой, можемъ, по крайней мѣрѣ, отчасти, чув­
ствовать сладость этой духовной жизни. Вспомните, 
когда вы обогрѣете сироту и убогаго, когда спасете 
утопающаго, когда утѣшите, успокоите убитаго горемъ, 
когда выручите изъ бѣды брата или иное добро сдѣ­
лаете, не наполняется ли тогда ваша душа, ваше 
сердце мирнымъ, отраднымъ настроеніемъ? Это и есть 
плодъ духовной жизни человѣка. А если ты вѣрный 
сынъ св. Церкви, если ты религіозенъ, то еще больше 
имѣешь случаевъ испытывать сладость духовной жизни. 
Вспомни, когда ты отъ души, со слезами помолишься, 
когда искренно поговѣешь, поисповѣдуешься и прича­
стишься Св. Животворящихъ Таинъ Христовыхъ, ко­
гда въ праздникъ побываешь въ храмѣ Божіемъ, 
когда въ семьѣ, дома, этотъ праздникъ встрѣчаешь съ 
вѣрою и любовію къ Господу, не успокаивается ли въ 
то время твоя душа отъ всякаго рода волненій, не 
чувствуешь ли ты тогда духовной радости, мира и утѣ­
шенія?—и это опять слѣды твоей духовной жизни. Ду­
ховная жизнь, о, это великое счастіе, великое благо 
для человѣка христіанина!.. Если тамъ, въ мірской 
жизни, суета, безпокойства и треволненія, то здѣсь 
миръ, тишина и успокоеніе; если тамъ злоба, вражда 
и ненависть, то здѣсь кротость, любовь и доброжела­
тельство; если тамъ разнузданность, порокъ и развра­
щеніе, то здѣсь сдержанность, добро и чистота; если 
тамъ тоска, душевная, туга и отчаяніе, то здѣсь бла­
годушіе, радость и надежда!,.

Этой-то духовной жизни я отъ всей души вамъ, воз­
любленные, и желаю какъ высшаго и наилучшаго сча­
стія для человѣка-христіанина. Но недостаточно поже­
лать, нужно указать и средства къ пріобрѣтенію, до-



—  31

стиженію его, ибо въ противномъ случаѣ наши благо- 
пожеланія будутъ не полны, безжизненны. Какъ если бы 
мы, увидавъ немощного, больного, бѣднаго, пожелали бы 
ему только на словахъ здоровья, средствъ къ жизни и 
не оказали бы ему существенной, матеріальной помощи, 
то наше участіе было бы неполно, такъ и въ данномъ 
случаѣ. Не достаточно пожелать вамъ, возлюбленные, 
духовнаго блага, но позвольте отъ опыта богомудрыхъ 
отцевъ предложить, хотя вкратцѣ, нѣкоторыя средства 
и къ пріобрѣтенію его.

Прежде всего, въ духовной жизни большое значеніе 
имѣетъ вниманіе къ себѣ, бдительность надъ своимъ 
сердцемъ. Во всемъ нужно руководствоваться здравымъ 
разсужденіемъ и всему производить внутреннюю оцѣнку. 
У каждаго изъ насъ въ душевной жизни есть два на­
чала, два теченія—одно, очень сильное, ко всему нрав­
ственнодурному, другое теченіе, часто даже не теченіе, 
а просто сознаніе, да и то притупленное, чего-то луч­
шаго, добраго, нравственно-хорошаго. Вдумавшись въ 
себя, мы уже вслѣдствіе природной наклонности къ 
добру, можемъ сознать, почувствовать: доброе или дур- 
ное мы подумали, сдѣлали. Если же мы хранимъ вѣру 
въ Бога и пользуемся благодатными средствами, пре­
подаваемыми намъ св. Церковію въ таинствахъ, то это 
чувство различія у насъ бываетъ еще тоньше, еще силь­
нѣе. И, вотъ, это-то вниманіе къ себѣ, соединенное съ 
различіемъ добраго отъ злого, имѣетъ величайшее зна­
ченіе въ духовной жизни, въ дѣлѣ выработки добраго 
настроенія. Нашу внутреннюю наклонность ко грѣху 
хорошо сравнить съ злокачественной раной. Какъ рана 
отъ нерадѣнія, медицинскаго недосмотра можетъ затя­
нуться и заразить все тѣло, а потому рану лучше дер­
жать открытой, дабы постоянно ее видѣть и излѣчи­
вать пластыремъ и другими средствами, такъ и грѣхъ—



—  32

эта душевная рана, отъ нашего невниманія, забвенія 
можетъ скрыться отъ духовнаго зрѣнія и нравственно 
развратить все наше существо. Постоянное же внима­
ніе къ внутреннему состоянію не даетъ возможности 
скрываться нашимъ немощамъ. При вниманіи къ себѣ, 
онѣ—эти немощи для насъ открыты, ясны—остается 
только ихъ излѣчивать.

Но трудно поддерживать уже самое вниманіе къ себѣ. 
Здѣсь можно предложить слѣдующіе совѣты. Ежедневно 
вечеромъ, послѣ вечернихъ молитвъ или на ложѣ, хо­
рошо подводить итогъ прожитому въ теченіе дня: „по­
ложи,—сказано въ молитвословѣ, послѣ вечернихъ мо­
литвъ,—слово съ самимъ тобою, и испытаніе сотвори 
совѣсти твоея, преходя и подробну изсчитая вся часы 
дневныя, наченъ отъ времене, когда возсталъ есиотъ 
одра твоего, и приводя себѣ на память: камо ходилъ 
еси; что творилъ еси, кому; и что собесѣдовалъ еси; 
и вся твоя дѣянія, словеса и помышленія, отъ утра 
даже до вечера тобою произнесенная, со всякимъ опа­
сеніемъ испытай, и воспоминай". Полезно также, кто 
можетъ, вести дневникъ своей внутренней жизни,какъ 
дѣлалъ это достоуважаемый нашъ пастырь о. Іоаннъ 
Кронштадтскій и дѣлаютъ другіе, ревнующіе о благо­
честіи христіане. Вотъ и еще правило для вниматель­
ной жизни—меньше говорить, а больше думать, меньше 
суетиться и разбрасываться, а больше имѣть приле­
жанія къ начатому дѣлу.

Если трудно поддерживать вниманіе къ своему внут­
реннему состоянію, то еще труднѣе бороться и иско­
ренять замѣченные недочеты, немощи и грѣхи. И тутъ 
полезны совѣты духовно-опытныхъ людей. Прежде всего, 
нужно постоянное самоукореніе, —подумалъ, сдѣлалъ 
что либо дурное, укори себя въ этомъ. Самоукореніемъ 
подавляются грѣховныя наклонности наши. Сегодня



-  33 —

сознай и укори себя въ дурной привычкѣ, завтра и т. д., 
смотри и эта привычка, все меньше и меньше станетъ 
тебя безпокоить. Хорошо, далѣе, духовное руководство, 
или, что называется въ обителяхъ, старчество—откры­
тіе помысловъ. Прошелъ день въ этихъ обителяхъ, и 
братія направляются къ своимъ духовникамъ и имъ 
безъ утайки разсказываютъ все свое душевное настро­
еніе. Открытіе помысловъ есть постоянное очищеніе 
сердца отъ всего грѣховнаго, дурного. Какъ, если еже­
дневно выметать отъ сора домъ, горницу, она будетъ 
постоянно чиста и опрятна, такъ, если и часто откры­
ваться въ своихъ грѣхахъ, сердце наше будетъ чисто 
и спокойно. И, дѣйствительно, опытъ хорошо подтвер­
ждаетъ это. Въ обителяхъ, гдѣ есть старчество, братія 
пріобрѣтаютъ ровное, спокойное, мирное, серьезное, 
безстрастное, высокое настроеніе духа. Это невольно 
подмѣчается, чувствуется и посѣтителями тѣхъ обите­
лей. Здѣсь не замѣтишь ни злобы, ни зависти, ни на­
смѣшки, ни осужденія, а только поистинѣ братское, 
мирное отношеніе между собою и ко всѣмъ ближнимъ. 
Но вы скажете: кому въ міру открываться въ своихъ 
помыслахъ? Апостолъ говоритъ: „исповѣдуйте другъ
другу согрѣшенія ваша". Можно открывать свою душу 
роднымъ, друзьямъ и добрымъ людямъ. Не мѣшаетъ, 
правда, здѣсь имѣть осторожность, дабы наше доброе 
намѣреніе не обратилось во зло, дабы не подвергнуться 
насмѣшкамъ и непріятностямъ. Лучше, поэтому, от­
крываться преданнымъ и доброжелательнымъ намъ лю­
дямъ. Но мы знали одного добраго юношу, учащагося, 
который велъ дневникъ своего душевнаго состоянія, 
при чемъ оставлялъ его у себя на столѣ въ общей 
занятой комнатѣ, гдѣ каждый товарищъ могъ этимъ 
дневникомъ интересоваться — брать и читать. Сей 
юноша, такимъ образомъ, постоянно отдавалъ себя на

зГОЛОСЪ Ц Е Р К В И .



—  34 -

судъ товарищамъ, хорошимъ и дурнымъ, предъ всѣми 
всегда ходилъ осужденникомъ. Да, бываютъ примѣры 
великаго смиренія, силы воли и глубокаго сознанія 
своего ничтожества, своей грѣховности! Мы намѣтили 
средства къ выработкѣ добраго настроенія, приходящія 
отъ нашихъ способностей, отъ нашей силы воли, ко­
нечно, дѣйствующихъ не безъ помощи Божіей, пода­
ваемой намъ во всемъ. Но христіанинъ имѣетъ еще 
особыя, чрезвычайныя, благодатныя средства въ борьбѣ 
со грѣхомъ, которыя подаются ему въ св. таинствахъ. 
Такъ, въ таинствѣ покаянія прощаются Господомъ намъ 
грѣхи; въ таинствѣ св. Причащенія мы закрѣпляемся 
въ добромъ настроеніи, одухотворяемся. Часто прибѣ­
гать къ этимъ св. таинствамъ—значитъ постоянно 
имѣть благодатную помощь въ нашемъ духовномъ дѣ­
ланіи.

Потецемъ же, возлюбленные братіе и сестры, на путь 
духовной жизни. Довольно намъ погрязать въ мірской 
суетѣ, въ грѣхахъ и беззаконіяхъ, укрѣпимся въ вѣрѣ 
въ Господа, нравственно обновимся, станемъ по мѣрѣ 
силъ проводить добрую христіанскую жизнь, ибо въ 
ней наше счастіе, наше благополучіе!

Арсеній, Епископъ Серпуховскій.



„На всякое время и на всякій часъ".
(Краткія размышленія на „молитвы молебныя, числомъ двадесятимъ четы­

ремъ, часомъ дневнымъ и нощнымъ, святаго Іоанна Златоустаго“).

*
*  *

Непрестанно молитеся (I Сол. 5, 17), завѣщалъ намъ св. 
Апостолъ Павелъ. Памятуя сіе, великій Святитель Христовъ 
Іоаннъ Златоустъ, самъ непрестанно пламенѣвшій духомъ и 
выну имѣвшій очи свои ко Господу, излилъ молитвенныя 
воздыханія души своей въ двадцати четырехъ краткихъ мо­
литвахъ, опредѣливъ ихъ на каждый часъ дня и ночи. По­
слѣдуемъ и мы за Святителемъ, и потщимся вникнуть въ 
смыслъ и значеніе сихъ воздыханій ко Господу, краткихъ 
съ внѣшней стороны, но богатыхъ внутреннимъ содержаніемъ 
и многозначительныхъ по силѣ и глубинѣ покаяннаго въ 
нихъ чувства, исходящаго отъ сердца сокрушеннаго и сми­
реннаго, взывающаго къ Творцу своему: изъ глубины воззвахъ 
къ .Тебѣ, Господи!

Д н е в и:
і.

Господи, не лиши мене небесныхъ Твоихъ благъ.
О единомъ на потребу надлежитъ намъ болѣе всего помы- 

.шлять, и поэтому въ первый часъ дня, въ началѣ поприща 
дйевнаго, всего приличнѣе, всего нужнѣе воздыхать о бла­
гахъ небесныхъ, о царствіи небесномъ, семъ неоцѣненномъ 
сокровищѣ, ради пріобрѣтенія котораго христіанинъ все про­
чее „яко уметь“ вмѣняетъ. Итакъ во главу угла, въ твердое 
основаніе нашегф земнаго дѣланія положимъ заботу о вѣчномъ,

3 *



—  36 —

и тогда воистину въ день онъ не лишимся небесныхъ благъ, 
уготованныхъ всѣмъ любящимъ Господа, творящимъ святую 
волю Его. И се—главная наша забота; прочее же все—прило­
жится намъ.

Господи, избави мя вѣчныхъ мукъ.
Противоположность благамъ небеснымъ—вѣчныя муки, пря­

мое послѣдствіе грѣховной жизни, бѣжать которой научаетъ 
страхъ Господень—сіе истинное начало премудрости. Дѣй­
ствительно, премудръ тотъ, кто со страхомъ совершаетъ свое 
спасеніе,—чая и желая радостей небесныхъ и въ тожъ время 
страшась мукъ вѣчныхъ, уготованныхъ за грѣхи людскіе. 
Воистину премудръ тотъ, кто между страхомъ и надеждой 
пребываетъ! Страшится грѣшникъ, какъ предстанетъ Господу, 
какъ воззритъ на Праведнаго Судію: суда Твоего, Господи , 
боюся, и муки безконечныя, злое же творя не престаю; но, Го­
споди, или хощу, или не хощу, спаси мя. Если такъ будемъ 
вопіять, то не далече будемъ отъ Господа!

3 .

Господи, умомъ ли или помышленіемъ, словомъ или дѣломъ 
согрѣшихъ, прости мя.

Одно всего слово—прости, а много оно значитъ, какія важ­
ныя имѣетъ послѣдствія: избавляетъ отъ вѣчныхъ мукъ! 
Есть о чемъ подумать, и серьезно подумать!

Умомъ согрѣшихъ. Все направленіе ума гордаго грѣшника 
далеко отстоитъ отъ помышленія о Божественномъ, и посему 
холодомъ вѣетъ отъ такого ума, который день и ночь по­
учается не въ законѣ Господнемъ, а руководствуется лишь 
земнымъ и тлѣннымъ. Великій грѣхъ—отметать Божествен­
ныя и ставить превыше всего измышленія суетнаго ума че­
ловѣческаго! Не на правомъ пути стоитъ человѣкъ, пола­
гающійся исключительно на собственный разумъ. Согрѣтыхъ, 
Господи, согрѣшихъ, и нѣслѣ достоинъ воззрѣти на высоту 
небесную отъ множества неправдъ моихъ , — такъ надлежитъ 
вопіять такому грѣшнику!

Помышленіемъ согрѣшихъ. Кто въ атомъ не грѣшенъ? И 
великіе праведники, и мы грѣшные всѣ вт̂  этомъ повинны.



37 —

Но разница въ томъ, что нѣкоторые всепобѣдительнымъ ору­
жіемъ креста и молитвою тщатся немедленно отгонять отъ 
себя всякое помышленіе грѣховное, и съ помощью Божіею 
въ этомъ успѣваютъ; другіе же, напротивъ, услаждаются по­
мыслами злыми, суетными, страстными,—даютъ имъ, такъ 
сказать, расшириться, разростись. А отъ помысловъ недалеко 
и до словъ, и дѣлъ грѣховныхъ. Сего да избавитъ насъ Господь!

Словомъ согрѣшихъ. Небольшая часть тѣла человѣческаго— 
языкъ, но какъ мы не умѣемъ съ нимъ справиться, какъ не 
умѣемъ его обуздать, какъ много всѣ имъ согрѣшаемъ! Часто 
одно слово злое, соблазнительное или просто суетное, имѣетъ 
громадныя послѣдствія — влечетъ за собой дѣла такого же 
свойства. О, какъ надобно взвѣшивать слова свои, какъ 
твердо содержать въ умѣ и сердцѣ евангельское изреченіе: 
отъ словесъ своихъ оправдишися, и отъ словесъ своихъ осуди- 
тися. (Мѳ. 12, 37).

Дѣломъ согрѣшихъ. Отъ помысловъ и словъ грѣховныхъ 
родятся такія же дѣла, часто совершенно разстраивающія 
даже доброе доселѣ настроеніе христіанское и отвращающія 
душу нашу отъ спасительнаго пути хожденія въ страхѣ 
Божіемъ. И много, много надо потрудиться, чтобы вновь 
стать въ прежній чинъ!

Дабы избѣжать всѣхъ сихъ лютыхъ-^-ибо что лютѣе, что 
страшнѣе грѣха?—будемъ усердно, въ покаяніи, изъ глубины 
души взывать: лютыми недуги, и болѣзненными страстьми 
истязаему, Дѣво, Ты ми помоги!

4.

Господи, избави мя всякаго невѣдѣнія, и забвенія, и малодушія, 
и окамененнаго нечувствія.

Невѣдѣвыщ сотворивъ достойная ранамъ, бгенъ будетъ мало 
(Лук. 12, 48).... Мало, но все таки біенъ 'будетъ, т.-е. и грѣхъ, 
совершенный невольно, по невѣдѣнію, осужденъ будетъ. Но 
есть еще невѣдѣніе, такъ сказать, вольное, когда мы не хо­
тимъ изучать, вѣдать слово Божіе и правила церковныя, 
во многомъ предохраняющія отъ грѣха. И въ законѣ граж­
данскомъ сказано: невѣдѣніемъ закона никто отговариваться 
не можетъ. Кольми паче это примѣнимо къ закону Боже­
ственному! Если мы закрываемъ.очи свои отъ зрѣнія словесъ



— 38 —

закона, начертанныхъ въ священномъ писаніи, если отвра­
щаемъ слухъ отъ слышанія глаголовъ Божіихъ, то сугубо 
согрѣшаемъ! Не вздумай оправдаться невѣдѣніемъ: всякое 
невѣдѣніе не простится тебѣ, тѣмъ паче—вольное невѣдѣніе 
воли Божіей о немъ!

И забвеніе вмѣнится намъ въ грѣхъ: во 1-хъ забвеніе о 
грѣхопаденіяхъ нашихъ; во 2 - хъ, забвеніе объ обязанно­
стяхъ нашихъ къ Богу и къ ближнему, и въ 3-хъ, заб­
веніе о необходимости очищать душу покаяніемъ, — короче 
сказать, забвеніе о всемъ томъ, что, съ одной стороны, осквер­
няетъ, омрачаетъ душу, и съ другой стороны о томъ, что 
можетъ ее очистить, обѣлить, избавить отъ мрака грѣховнаго.

Малодушіемъ много мы грѣшимъ. Во - первыхъ, жалѣемъ 
себя, жалѣемъ свое тѣло, чрезмѣрно питаемъ, грѣемъ его, 
часто въ ущербъ душѣ. Во - вторыхъ, вслѣдствіе какой то 
ложной стыдливости, часто боимся, стыдимся, ужъ не говорю, 
являться исповѣдниками имени Христова,—куда намъ грѣш­
нымъ до того—а просто намъ иной разъ даже стыдно бываетъ, 
напримѣръ, перекреститься въ присутствіи другихъ, и. т. п. 
Не надо ничего дѣлать напоказъ, но и ложнаго стыда надо 
всячески бѣгать: иже аще постыдится Мене и Моихъ словесъ, 
еего Сынъ человѣческій постыдится, егда пріидетъ во славѣ 
Своей и Отчей, и святыхъ Ангелъ (Лук. 9, 26). Потщимся чаще 
приводить себѣ на память сіи слова Господа и Владыки 
нашего!

Окамененное нечцвствіеі Какое ужасное состояніе! Во-истину 
—духовное омертвѣніе! Отчего оно происходитъ? Во-первыхъ, 
отъ удаленія нашего отъ св. Церкви и всего церковнаго,— 
наипаче же отъ удаленія отъ св. Таинствъ, обновляющихъ, 
освѣжающихъ, оживляющихъ душу, отягченную страстьми, 
и тѣло, острупленное грѣхами. Безъ благодатнаго освященія 
св. таинствами душа покрывается толстою корою грѣховною, 
которая, все тверже дѣлаясь, обращается наконецъ въ камень, 
приводящій къ окамененному нечувствію. Во-вторыхъ, зто 
тяжелое душевное состояніе происходитъ отъ унынія,—когда 
мы начинаемъ сомнѣваться въ милости и правосудіи Божіемъ, 
и наконецъ доходимъ до отчаянія. Но не къ Богу прибѣгаемъ,- 
а мучаемся сомнѣніями,- и въ концѣ концовъ впадаемъ въ 
уныніе—дѣлаемся какими то нечувствительными ко всему 
Божественному, святому, перестаемъ молиться... И сіе ока-



— 39 —

мененное нсчувствіе часто бываетъ причиною духовной смерти, 
чего да избавитъ насъ милость Божія!

5.

Господи, избави мя отъ всякаго искушенія.
Случается слышать иногда мнѣніе, что Богъ искушаетъ; 

но это мнѣніе неправое, грѣховное: никто оюе искушаемъ да 
глаголетъ, яко отъ Бога искушаемъ есть: Богъ бо нѣсть иску­
ситель злымъ, не искушаетъ оюе Той никого же (Іак. 1, 13). Иску­
шенія приходятъ отъ плоти нашей, отъ міра и отъ дьявола, и 
многоразличны виды этихъ искушеній, почему св. Златоустъ 
и говоритъ: „избави же отъ всякаго искушенія“. Подъ этимъ 
разумѣть надо, что мы не только просимъ, чтобы Господь 
не допустилъ насъ до искушенія, оградилъ святыми Своими 
Ангелами, но и при нашедшемъ на ны искушеніи Онъ, Мно­
гомилостивый, не допустилъ насъ до паденія и далъ бы 
возможность, безъ душевнаго вреда, снова стать въ прежній 
чинъ—явиться побѣдителями грѣха. Памятовать надо, что 
вѣренъ Богъ, иже не оставитъ насъ искуситися паче, еоюе мо­
жемъ (I Кор. 10, 13) и что блаоюенъ муоюъ, иже претерпитъ 
искушеніе (Іак. 1, 12),—но посылается намъ побѣда надъ иску­
шеніемъ только милостью Божіею, вымоленной) усердною 
нашею молитвою или молитвеннымъ за насъ ходатайствомъ 
вѣрныхъ рабовъ Божіихъ, молящихся о спасеніи нашемъ и 
вообще о всякой душѣ христіанской, скорбящей и озлобленной, 
милости Божіей и помощи требующей.

6 .

Господи, просвѣти мое сердце, еоюе помрачи лукавое похотѣніе.
Отъ сердца, омраченнаго лукавыми похотѣніями—страстьми, 

исходятъ помышленія злыя (Мѳ. 15, 19), грѣховныя. Посему 
и молился св. Пророкъ Давидъ: сердце созижди во мнѣ Боже. 
Ибо только въ чистое сердце проникаютъ лучи Божествен­
наго свѣта, просвѣщающаго и освѣщающаго всякаго чело­
вѣка, грядущаго въ міръ! И тогда на такомъ человѣкѣ зна- 
менается свѣтъ Лица Божія,—и вѣрный рабъ Христовъ еще 
на земли начинаетъ зрѣть Свѣтъ неприступный: блажени 
чистіи сердцемъ, яко тіи Бога узрятъ.



— 40 —

і .

Господи, азъ яко человѣкъ согрѣшихъ, Ты же яко Богъ щедръ 
помилуй мя, видя немощь души моея.

Я грѣшный, немощный, слабый человѣкъ, ежедневно еже- 
частно согрѣшаю и падаю, и силъ не имѣю встать, воспря­
нуть духомъ. Ты же, яко Богъ всемогущій, всещедрый, по­
моги мнѣ, подыми раба Твоего изъ рова грѣховнаго, помилуй 
мя по велицѣй Твоей милости, на которую только и есть 
надеяща, ибо не имѣю дѣлъ, оправдывающихъ меня! Итакъ, 
вся надеяща на милость Божію и на милостивое заступленіе 
святыхъ Боялихъ и Матери Божіей: вся Ангеловъ воинства, 
Предтече Господень, Апостоловъ двоенадесятице, Святіи вси съ 
Богородицею, сотворите молитву, вс> еоюе спастися намъ.

8.

Господи, посли благодать Твою въ помощь мнѣ, да прославлю 
имя Твое святое.

Прославлять имя Бояле надо не только словами, но глав­
нымъ образомъ—дѣлами. Приближаются Мнѣ людіи сіи густы 
своими, и іустнами чтутъ Мя: сердце оюе ихъ далече отстоитъ 
отъ Мене (Мѳ. 15, 8), изрекъ Спаситель. Прославите Бога въ 
тѣлесѣхъ вашихъ, и въ душахъ вашихъ (I Кор. 6, 20), —сказано 
св. Апостоломъ Павломъ. Если мы дѣйствительно отъ всего 
сердца, отъ всей души и всего помышленія будемъ славить 
Господа, то несомнѣнно, что это отобразится на яшзни нашей, 
которая будетъ тогда воистину тихимъ и безмолвнымъ оюи- 
тгемъ во всякомъ благочестіи и чистотѣ. Но чтобы прово­
дить истинное христіанское жительство, необходима, какъ 
во всякомъ добромъ дѣлѣ, благодатная помощь свыше: безъ 
Мене не можете творгіти ничесоэюе (Іоан. 15, 5), сказалъ Го­
сподь. О ниспосланіи намъ сей Божественной благодати, всегда 
немощная врачующей и оскудѣвающая во полняющей, надо 
немолчно вопіять ко Господу, вѣруя слову Спасителя: про­
сите и дастся вамъ (Мѳ. 7, 7). Но въ особенности ваяшо освя­
щаться благодатными таинствами св. Церкви, приближаю­
щими насъ ко Господу, очищающими, подкрѣпляющими и 
отверзающими намъ двери милосердія Бояля!



— 41 -

9.
Господи, Іисусе Христе, напиши мя раба Твоего въ книгѣ 

животнѣй, іг даруй ми конецъ благій.
Конецъ благій, т. е. христіанская кончина живота нашего,— 

се залогъ добраго отвѣта на страшномъ судищѣ Христовѣ, 
се—вѣрное основаніе къ тому, чтобы имена наши были на­
писаны на небесахъ (Лук. 10, 20), сей воистину книгѣ оюивот- 
пѣй, въ которую вносятся только тѣ, кто сподобляется оюи- 
вота вѣчнаго въ обителяхъ Отца Небеснаго. А обители сіи 
уготованы лишь тѣмъ, кто главною цѣлью земного своего 
дѣланія поставляетъ стремленіе въ селенія небесная. Итакъ? 
вѣнецъ -желаній христіанскихъ, желаній край —- добрый от­
вѣтъ въ день онъ, егда сядетъ Судія на престолѣ страшномъ— 
книги разгибаются, и дѣянія обличаются 1)... О, да услышимъ 
тогда оный блаженный гласъ: пріидите благословеніи Отца 
Моего, наслѣдуйте уготованное вамъ царствіе отъ цлоэюенія 
міра (Мѳ. 25, 34)!

10.
Господи Боже мой, аще и ничтоже благо сотворитъ предъ 

Тобою, по даждь ми, по благодати Твоей, положити начало 
благое.

Согрѣшихомъ, беззаконновахомъ,—грѣхи наши превзыдоша 
главу нашу, и не имѣемъ дѣлъ, оправдывающихъ насъ. Но 
если до сего времени мы такъ безпечно жили, то но край­
ней мѣрѣ теперь, съ сего часа, потщимся измѣнить свою 
суетную жизнь на житіе христіанское, и будемъ просить 
безмѣрную благость Божію, да ниспослана намъ будетъ Бо­
жественная благодать и даръ Святаго Духа,—ибо безъ бла­
годатной помощи свыше мы безсильны и положить начало 
благое, и провести это начало въ послѣдующую свою жизнь. 
Скорый въ заступленіе и Крѣпкій въ помощь, предстани бла­
годатію силы Твоея нынѣ, и благословивъ укрѣпи, и въ совер­
шеніе намѣренія благаго дѣла рабовъ Твоихъ производи!

11 .

Господи, окропи въ сердцѣ моемъ росу благодати Твоея.
Какъ капля дождевая, какъ роса утренняя освѣжаетъ, 

оживляетъ зелень травную, такъ и душу нашу, изсохшую
і) Нед. мясопустная, стихира нахвалитехъ.



— 42 —

въ суетѣ мірской, умерщвленную страстъми, освящаетъ, 
оживляетъ благодать, сообщаемая намъ во святыхъ Тайнахъ. 
Какой-то свѣжестью, силою исполняется душа, удостоившаяся 
принятія святыхъ, Божественныхъ, безсмертныхъ, животво­
рящихъ Христовыхъ Таинъ, и се воистину—роса благодати 
Божіей, безъ коей мы спастись не можемъ: аще не спѣете 
плоти Сына человѣческаго, ни піете крове Его, живота не 
и мате въ себѣ (Іоан. 6, 54).

12 .

Господи небесе и зем ли, помяни мя грѣшнаго раба Твоего, 
студнаго и нечистаго, въ царствіи Твоемъ. Аминь.

Вспомнимъ разбойника благоразумнаго, въ предсмертномъ 
бореніи изъ глубины воззвавшаго ко Господу и услышав­
шаго тутъ 'же, на крестѣ, обѣтованіе Спасителя: днесь со 
Мною будеиш въ рай  (Лук. 23, 43). Какъ отягченъ грѣхами, 
какъ нечистъ былъ сей разбойникъ, но и онъ, великаго 
ради покаянія своего, сподобился величайшей милости Бо­
жіей—царствія небеснаго, сего воистину безцѣннаго бисера. 
Приложимъ и мы всѣ усилія къ обрѣтенію этого сокровища, 
но не будемъ отлагать покаянія, ибо не знаемъ, будетъ ли 
намъ дано предъ самою кончиною сподобиться напутствія 
христіанскаго въ таинствахъ св. покаянія и св. причащенія. 
Потщимся всегда быть готовыми предстать предъ Господа, 
ибо не знаемъ ни дня, ни часа, когда позваны будемъ. По­
мяни насъ, Господи, во царствіи Твоемъ!

Н о щ и :

і.

Господи, въ покаяніи пріими мя.
Нощное поприще начиная, всего естественнѣе помышлять 

о дарованіи намъ сна мирнаго и безмятежнаго, который въ 
особенности посылается тѣмъ, кто съ совѣстью, очищенной 
покаяніемъ, отходитъ ко сну: не знаемъ бо, что день гря­
дущій намъ готовитъ,—просвѣтитъ ли Господь окаянную 
душу нашу днемъ, или же одръ нашъ гробъ намъ будетъ. 
Каяться въ душѣ и молить Человѣколюбца надо, да даруетъ 
намъ прощеніе, еже согрѣшихомъ въ день минувшій сло-



— 43 —

вомъ, дѣломъ, помышленіемъ; при первой же возможности 
надо спѣшить принести и церковное покаяніе предъ отцомъ 
духовнымъ, и чѣмъ чаще мы будемъ это творить, тѣмъ 
чище станемъ, тѣмъ и день, и ночь безгрѣшнѣе проводить 
будемъ, тѣмъ болѣе надежды будемъ имѣть спасеніе вѣчное 
получить!

2 .

Господи, не остави меня.
Господь никогда насъ не оставитъ, если только мы сами 

Его не оставимъ, или не удалимся отъ Него грѣхами 
своими па страну далече, на путь служенія не Богу, а ма­
монѣ. И это забвеніе о Богѣ приводитъ къ безпросвѣтной 
тьмѣ, въ коей становится погруженной душа наша, лишенная 
по своей собственной винѣ Свѣта Божественнаго. И извести 
изъ темницы душу нашу можетъ только особое чудо ми­
лости Божіей, по молитвамъ св. Церкви, ежедневно моля­
щейся о спасеніи нашемъ. О, да не будетъ же множество 
грѣховъ нашихъ средостѣніемъ между Господомъ и нами, 
да не лишимся Его благодатной помощи,—ибо предостав­
ленные сами себѣ, мы ни на что доброе не способны!

3 .

Господи, не введи мене въ напасть.
Самая ужасная напасть—во грѣхахъ пребываніе. Какъ же 

избавиться отъ сей напасти? Молитеся, да не внидите въ на­
пасть (Лук. 22, 40), изрекъ Спаситель. И памятовать надо, 
что не Господь вводитъ въ напасть, а мы сами впадаемъ 
въ различныя напасти; Богъ же силенъ, по молитвамъ ра­
бовъ Своихъ, отвратить отъ насъ всякую напасть,—другими 
словами, не допустить, чтобы мы были введены въ напасть; 
вѣсть Господь благочестивыя отъ напасти избавляти (2 ІІетр. 
2, 9). Значитъ, основаніе для избавленія отъ напастей— 
благочестіе, т. е. усердное въ молитвѣ пребываніе и хожде­
ніе по волѣ Господней. Значитъ, отъ насъ самихъ все за­
виситъ. Но мы слабы, немощны, подобны трости, вѣтромъ 
колеблемой. Посему и устоять на камени заповѣдей Гос­
поднихъ можемъ только по милости Бояѵіей, въ особенности 
молитвеннымъ заступленіемъ Матери Божіей: многими содер- 
жимь напастьми, къ Тебѣ прибѣгаю, спасенія искій: о Мати 
Слова! отъ тяжкихъ и лютыхъ мя спаси.



-  44 -

4 .

Господи, даждь ми мысль благу.
Все благое—отъ Господа. Поэтому чѣмъ болѣе мы будемъ 

пребывать съ Господомъ, чѣмъ усерднѣе прибѣгать къ Его 
Божественной помощи, тѣмъ и мысли наши будутъ ближе 
къ Богу, Его же премудрому водительству самихъ себя, 
другъ друга и всю жизнь нашу предадимъ. И если такъ 
будемъ поступать, то не отринетъ насъ Господь—помышле­
нія исправитъ, мысли очиститъ и все ко благому концу 
направитъ. Конецъ же—вѣнчаетъ все дѣло! Не тотъ славенъ 
въ вѣчности, кто начало положитъ благое, а тотъ лишь, 
кто кончитъ хорошо, кто до конца дней своихъ пребылъ 
вѣренъ Господу! Души лишь таковыхъ вѣрныхъ и благихъ 
рабовъ—во благихъ водворятся!

5 .

Господи, даждь ми слезы, и память смертную, и умиленіе.
Иногда скорбь насъ обдержитъ, терпѣть не можемъ де­

монскаго стрѣлянія,—слезъ желаемъ, и слезы къ намъ не 
приходятъ! Тяжелое душевное состояніе! И какъ земля, не 
напоенная дождемъ, сохнетъ и не даетъ плода во время 
свое, такъ и скорбь, не растворенная слезами, все тяжелѣе' 
переносится и приводитъ иной разъ къ унынію Напротивъ, 
благодатныя слезы умиленія погашаютъ всѣ разжженныя 
стрѣлы лукаваго, і( мракъ унынія и скорби, облежащій насъ, 
далече отгоняютъ. И слезы сіи—даръ Божій, ниспосылаемый 
сердцу сокрушенному и смиренному, непрестанно духовнымъ 
окомъ взирающему на скончаніе жительства и неотходно 
содержащему въ умѣ памятованіе о добромъ отвѣтѣ на 
страшномъ судищѣ Христовомъ. Сего да сподобитъ насъ 
милость Божія.

6 .
4

Господи, даждь ми помыслъ исповѣданія грѣховъ моихъ. 
Грѣшить мы умѣемъ и, охъ, какъ часто и много грѣшимъ,; 

каяться же въ грѣхахъ не хотимъ, и все отлагаемъ начало 
покаянія. А между тѣмъ, какъ нужно намъ многогрѣшнымъ 
возможно частое исповѣданіе грѣховъ предъ духовникомъ,



какъ необходимо это врачевство духовное душевныхъ ранъ 
нашихъ! Къ сожалѣнію, часто и совсѣмъ не думаемъ о по­
каяніи, а если и приходитъ иногда мысль о семъ, то не 
спѣшимъ привести ее въ исполненіе, разсчитывая, что время 
еще есть, успѣемъ, причемъ забываемъ, что никто не знаетъ 
ни дня, ни часа, когда позванъ будетъ,' предстать предъ 
Господа—дать отвѣтъ во всѣхъ своихъ словахъ, дѣлахъ и 
помышленіяхъ, Подателю всякаго блага надо усердно мо­
литься, да утвердитъ насъ въ благомъ намѣреніи приносить 
возможно частое исповѣданіе грѣховъ своихъ. Второе, о 
чемъ надо отъ всей души и отъ всего помышленія молить 
Господа, да будетъ исповѣданіе наше возможно полнымъ, да 
не забудемъ чего, да не устрашимся или убоимся открыть 
что либо отцу духовному, который только свидѣтель,—пока­
яніе же наше, надо вѣрить, пріемлетъ Самъ Христосъ Богъ 
нашъ, Бго же святому водительству всецѣло себя преда­
димъ и Онъ научитъ, наставитъ, поможетъ намъ!

7.

Господи, даждь ми смиреніе, цѣломудріе, и послушаніе.
Основаніе нашего спасенія—смиреніе, т. е. искренное, отъ 

сердца, сознаніе своихъ немощей, своей никуда негожестн, 
и отсюда покаянный гласъ: Бооюе, милостивъ буди мнѣ грѣш­
ному! Больше всего препятствуетъ принести истинное по­
каяніе—это гордость: гордымъ Богъ противится, т. е. не 
пріемлетъ покаянія, основаннаго не на смиреніи,—покаянія 
человѣка, высоко ставящаго дѣла свои и если яко-бы каю­
щагося, то въ глубинѣ души считающаго себя выше дру­
гихъ человѣкъ—грѣшниковъ Это именно и есть покаяніе 
фарисейское. Намъ же даруй, Господи, мытарства смиренное 
покаяніе! Фарисесва убѣжимъ высокоглаголанія, и мытаревѣ 
научимся высотѣ глаголъ смиренныхъ!

Вслѣдъ за смиреніемъ, помолимся о ниспосланіи намъ 
духа цѣломудрія: даждь намъ цѣломудренна пожити дѣли и 
словесы! Такъ всѣмъ молиться надо, и инокамъ, и мірянамъ, 
и безбрачнымъ, и въ бракѣ живущимъ,—ибо всѣ>мъ подви­
заться въ цѣломудріи необходимо, коемуждо по его потребѣ, 
по его мѣрѣ: можно и дѣломъ, и словомъ не согрѣшать, а 
въ глубинѣ души быть великимъ въ этомъ отношеніи грѣш-



— 46 —

никомъ. Посему и молился св. Пророкъ Давидъ: отъ тай­
ныхъ моихъ очисти мя (ІІС. 18,13).

Вообще же для успѣха въ дѣлѣ нравственнаго очищенія 
необходимо послушаніе волѣ Божіей, изложенной въ святомъ 
Евангеліи и изъясненной въ ученіи св. Церкви. Уклоненіе 
отъ этого послушанія приводитъ къ тому пагубному, если 
не съ внѣшней стороны, то для души, состоянію, въ кото­
рое впалъ блудный сынъ, захотѣвшій жить по своей само­
чинной волѣ. Но евангельскій блудный сынъ все-таки на­
конецъ раскаялся и удостоился прощенія. Удостоимся-ли мы 
сего, не найдетъ-ли на насъ внезапно день той—день пре­
ставленія отъ сей временной жизни въ жизнь безконечную?

8 .

Господи, даждь ми терпѣніе, великодушіе и кротость.
Терпѣніемъ вашимъ спасайте души ваши (Лук. 21,19), запо­

вѣдано намъ Господомъ. Терпѣніе нужно, чтобы, исполнивъ 
волю Божію, получить обѣщанное (Евр. 10,86), т.-е. царствіе 
небесное, которое отъ вѣка нудится, и нуждницы восхищаютъ 
е (Мн. і і ,  12),—или другими словами,—многими трудами, уси­
ліями достигается царствіе небесное, и только добро потру­
дившіеся здѣсь на землѣ получатъ блага вѣчныя тамъ, въ 
обителяхъ Отца небеснаго. Для постоянства же и успѣха въ 
трудахъ необходимо терпѣніе, ибо множество препятствій, 
скорбей, злоключеній, искушеній въ жизни сей,—и все надо 
терпѣливо переносить, не падая духомъ, а закаляя оный,— 
все преодолѣть, дабы явиться побѣдителями грѣха!

Великодушіе—одна изъ величайшихъ добродѣтелей, гдѣ 
зло побѣждается добромъ. Прости врага, благотвори ему, 
старайся и въ сердцѣ не имѣть противъ досадившаго тебя 
никакого злого чувства,—поработай надъ собой въ этомъ 
отношеніи, и воспитаешь въ себѣ великодушіе. Съ другой 
стороны, нужда общественная, нужда частная требуютъ ка­
кой нибудь съ твоей стороны жертвы, принесеніемъ кото­
рой ты потерпишь нѣкоторое стѣсненіе, ущербъ, неудобство,— 
откажись отъ благъ твоихъ ради блага ближняго, и будешь 
воистину великодушенъ!

Близко къ великодушію стоитъ кротость, т.-е. такое бла­
гостное настроеніе сердца, когда въ немъ нѣтъ мѣста ника-



-  47 —

кому злому чувству, когда никакія непріятности не могутъ 
вынудить насъ нарушить наше душевное равновѣсіе, когда 
ничто не можетъ заставить насъ быть рѣзкимъ, гнѣвли­
вымъ, мстительнымъ. И памятовать надо, что только тотъ, 
кто кротокъ и смиренъ, тотъ ученикъ Христовъ, и что кроткіе 
наслѣдятъ землю живыхъ, т.-е. царствіе небесное. Есть изъ-за 
чего потрудиться—стяжать духъ кротости!

9 .

Господи, всели въ мя корень благихъ, страхъ Твой въ сердце 
мое.

Корень благихъ, т.-е. основаніе всякаго добродѣланія, на­
чало премудрости—это страхъ Господень, и тотъ только 
истинно премудръ, кто страшится праведнаго за грѣхи осуж­
денія, страшится обнаженнымъ добрыхъ дѣлъ предстать 
предъ Праведнаго Судію. И этотъ спасительный страхъ, овла­
дѣвая человѣкомъ, измѣняетъ всю жизнь его, и часто лег­
комысленнаго грѣшника превращаетъ въ послушнаго раба 
Божія. Все—искра Бойля, которая благодатію Божіею, мно­
гими молитвенными и постническими трудами, обращается 
въ пламень огненный, попаляющій всѣ въ насъ плевелы 
грѣховные. Станемъ же добрѣ, станемъ со страхомъ земное 
теченіе совершати! Страхъ Твой, Господи, всади въ сердце 
мое!

10.

Господи, сподоби мя любити Тя отъ всея души моея4 и по­
мышленія, и творити во всемъ волю Твою.

Возлюби Господа —первая и большая заповѣдь. И какъ ши­
рока заповѣдь эта!

Возлюби Господа всѣмъ сердцемъ, всею душою и всѣмъ р а ­
зумѣніемъ твоимъ, т.-е. докажи свою любовь дѣломъ, не огра­
ничиваясь при этомъ одностороннею какою либо добродѣ­
телью, но во всемъ твори святую волю Его, А воля Божія 
начертана въ св. Евангеліи, въ заповѣдяхъ, и истолкована 
св. Церковью, сею вѣрною хранительницею Божественнаго 
откровенія. Приди же и поучайся закону Господню, ио- 
учайся познать священную волю Божію, и познавъ, усердно 
прилагай ее къ жизни. Но при этомъ памятуй, что одна



— 48 —

внѣшняя исправность не спасетъ. Надо всю душу, все помы­
шленіе вложить въ дѣло, надо горячимъ сердцемъ творить 
благо,—и если такъ поживешь, то будешь не слышателемъ 
только, а истиннымъ творцомъ закона, т.-е. исполнителемъ 
во всемъ святой воли Боллей!

11 .

Господи, покрый Ля отъ человѣкъ нѣкоторыхъ, и вѣсовъ, и 
страстей, и отъ всякія иныя неподобныя вещи.

Тлятъ обычаи благи бесѣды злы. (1 Кор., 15, зв), т.-е. доброе 
теченіе жизни нарушается рѣчами людей злонамѣренныхъ, 
невѣрующихъ, суетныхъ, и совѣты, внушенія, а равно мнѣнія 
такихъ людей смущаютъ вѣрующую душу, разстраиваютъ ее, 
а иногда и совсѣмъ совращаютъ съ пути истиннаго. Посему, 
какъ осмотрительнымъ надо быть въ выборѣ знакомствъ! И 
усердно надо просить Господа, избавить насъ отъ общенія 
съ людьми, близость къ которымъ можетъ принести душев­
ный вредъ! И отъ сѣтей князя міра сего, отъ дѣйствія Косово 
надо усердно ограждаться молитвою,—ибо ничему такъ легко 
не поддается слабый человѣкъ, какъ искушенію бѣсовскому, 
которое иногда но виду кажется невиннымъ, и даже какъ 
будто клонящимся къ душевной пользѣ человѣка, но внутри 
полно всякой злобы къ людямъ и влечетъ къ паденію, къ 
измѣнѣ Христу. Особенно пользуется въ данномъ случаѣ 
діаволъ страстями нашими, удобопреклонностію нашею на 
всякій грѣхъ. Во время не остановленная склонность къ ка­
кой нибудь грѣховной привычкѣ, все разростаясь, обра­
щается въ страсть, рабомъ которой становится бѣдный че­
ловѣкъ и служеніе которой ставитъ на первомъ планѣ, а о 
спасеніи все менѣе помышляетъ, и наконецъ совсѣмъ по­
ступаетъ во власть князя тьмы. Поэтому надо тщательно из­
бѣгать всего того, что можетъ смутить нашу душу,—надо, 
по возможности, избѣгать посѣщенія тѣхъ мѣстъ и лицъ, 
гдѣ можно встрѣтить искушеніе, избѣгать и занятій сует­
ныхъ, исиолненцыхъ духомъ мірскимъ, который всегда былъ 
противникъ Христу. И какъ преподобіемъ называется при­
ближеніе-, подражаніе, уподобленіе Христу, такъ наоборотъ, 
неподобною вещью именуется еще то, что не имѣетъ ничего 
общаго съ Христомъ, что противно ученію Христову.. Дабы



—  49 —

избавиться всѣхъ сихъ, будемъ усердно взывать: Заступникъ 
души моея буди, Боже, яко посреди хожду сѣтей многихъ.

12 .

Господи, вѣси яко твориши, якоже Ты видиши, да будетъ 
воля Твоя и во мнѣ грѣшнемъ: яко благословенъ еси во вѣки. Аминь.

Пути Господни неисповѣдимы, и все, что творитъ Господь, 
все премудростію исполнено. Посему не надо смущаться, если 
иногда даже усердно дросимое нами—не бываетъ исполнено. 
Какъ часто потомъ приходится убѣждаться, что то, о чемъ 
мы такъ усердно молились, не на пользу намъ было бы. А 
потому, если и просимъ у Господа ниспосланія какого-ни­
будь блага, то добавлять все-таки нужно: но не моя, а Твоя 
да будетъ воля, святая и праведная! И если такъ пожи­
вемъ, то во истину благословитъ душа наша Господа не 
словомъ однимъ, но и всѣмъ своимъ настроеніемъ, и всѣми 
дѣлами нашими! Благослови же, душе моя, Господа!

А. 3.

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 4



Изъ личнымъ ду*овны*ъ переживаній 
и воспоминаній.1}

Постараюсь, по возможности, сгруппировать всѣ факты, 
указывающіе на особое какое-то духовное отношеніе Богома­
тери къ моему покойному сыну, а черезъ него и вліяніе и 
на меня и мои вѣрованія. Прежде всего мнѣ бросился 
въ глаза и сильно подѣйствовалъ на мое чувство—это тотъ 
способъ какъ бы примиренія, который словно избрала Сама 
Богоматерь послѣ того, какъ отклонила мои первыя, отчаян­
ныя, безумныя къ Ней молитвы. Въ этой маленькой иконкѣ, 
которая была положена больному въ агоніи сыну, Она явила 
все свое заступничество и милосердіе. Она своей благодатной 
силой не отходила отъ него, словно присутствуя постоянно 
въ этомъ образкѣ, который въ семьѣ сталъ съ тѣхъ поръ 
считаться чудотворнымъ, и въ каждой иконѣ Своей, на ко­
торую обращались взоры моего сына и на которую указы­
валъ онъ мнѣ. Мнѣ тогда же пришло въ голову, что у насъ, 
людей, примиреніе происходитъ не такъ — особенно люди 
власть имѣющіе, или въ которыхъ мы почему-либо нужда­
емся, ждутъ, чтобы сперва ихъ почтили. Также, когда отъ 
людей отварачнваются и не хотятъ йхъ знать, то сами они 
не идутъ и не напрашиваются своими услугами. Здѣсь про­
изошло какъ разъ наоборотъ. Я не знала Богоматери,і и по­
тому, за Ея умышленное, какъ • мнѣ казалось, нежеланіе 
исполнить мою просьбу, я уже съ недовольствомъ отверну­
лась отъ Нея, не вникая въ то, что Она, несомнѣнно, въ 
данномъ случаѣ лишь руководилась неизмѣнной волею Сына 
Своего. Она Сама какъ бы протянула руку примиренія и 
взяла сына моего подъ Свое особое покровительство.

4) Продолженіе.—См. „Г. Ц.“ м. сентябрь.



51 —

Мальчикъ былъ неутомимъ въ молитвѣ, несмотря на свою 
физическую слабость. Возвращаясь изъ церкви, онъ служилъ 
свою всенощную, свою обѣдню. Даже послѣ Пасхальной за­
утрени нельзя было убѣдить его разговляться, пока онъ не 
отслужитъ своей заутрени.

Подъ свѣжимъ впечатлѣніемъ только что происшедшей 
въ немъ перемѣны въ смыслѣ такъ необычайно выразив­
шемся въ немъ религіозномъ направленіи, свои и близко 
стоявшіе къ нашей семьѣ иногда просили его, крохотнаго, 
помолиться о какихъ-нибудь ихъ личныхъ нуждахъ. Такъ, 
помню, мы однажды ѣздили съ нимъ въ маленькую деревеньку 
къ умирающей старухѣ. На выздоровленіе ея никто не на­
дѣялся. Дочь больной старушки просила Колю, какъ особенно 
молитвеннаго мальчика, помолиться о выздоровленіи ея ма­
тери. И вотъ онъ, тогда двухлѣтній мальчуганъ, потянулся 
къ закоптѣлой иконѣ надъ дверями избы и такъ и просіялъ 
весь—„Мама, это Матерь Божія! “ Онъ поскребъ тамъ по иконѣ, 
къ которой я его подняла, ручёнкой, словно хотѣлъ коснуться 
ея, покрестился, поцѣловалъ икону, и мы поѣхали. Передъ 
каждой деревенской часовней на перекресткахъ дороги онъ 
серьезно снималъ шляпу'и набояшо крестился. Это, впро­
чемъ, онъ дѣлалъ всегда при видѣ всѣхъ часовенъ, всѣхъ 
церквей и всѣхъ крестовъ, гдѣ бы они ни встрѣчались. Не 
знаю, молитва ли моего сына дошла до Бога и столь любив­
шей его Матери Божіей, но старушка та выздоровѣла и жива 
и понынѣ, когда уже и сынъ мой, молившійся о ней, вотъ 
уже болѣе двѣнадцати лѣтъ, какъ перешелъ въ иной міръ.

Мой сынъ часто болѣлъ, и болѣлъ трудно. Въ этихъ слу­
чаяхъ онъ всегда просилъ свой образокъ и клалъ его подъ 
подушку. Онъ каждый годъ почти страдалъ какой-то мучи­
тельной лихорадкой. Пароксизмы обыкновенно выражались 
въ томъ, что дѣлался сильный знобъ, сейчасъ же послѣ него 
жаръ, и мальчикъ засыпалъ въ жару. Вскорѣ же выступалъ 

.обильный потъ и температура понижалась до того, что онъ 
весь холщѣлъ. Тогда Коля вскакивалъ и у него начинался 
страшный бредъ, и всегда одинаковый. Мальчикъ въ ужасѣ 
смотрѣлъ въ одно мѣсто и безумно кричалъ, призывая насъ 
съ отцемъ всегда одинаковыми словами—„Мама, папа, бла­
гословите!" Но въ этомъ отчаянномъ крикѣ было-столько 
уягаса, словно что-то необыкновенно страшное представлялось

4*



ему. Когда мы подходили, онъ отталкивалъ насъ въ новомъ 
ужасѣ, не узнавая, и продолжая звать. Мнѣ пришло въ го­
лову однажды дать ему въ руки во время такого бреда его 
иконку Божіей Матери. Онъ сразу узналъ ее, схватилъ обѣими 
руками и началъ цѣловать; съ иконки онъ перевелъ глаза 
на насъ и тотчасъ же узналъ и насъ. Съ тѣхъ лоръ этотъ 
ужасный бредъ всегда сразу прекращался съ помощью его 
иконки, которую онъ всегда узнавалъ. Однажды у сына сдѣ­
лалось воспаленіе рта. Бесь ротъ покрылся большими нары­
вами. Сильная краснота, опухоль во рту не позволяла ему 
закрыть рта. Кромѣ нѣсколькихъ ложекъ молока, вливаемыхъ 
ему съ большимъ трудомъ, ничѣмъ нельзя было питать его. 
Сыну было тогда лѣтъ семь. По уѣзду въ то время уже мѣ­
сяца два, какъ носили привезенную изъ с. Зимарова чудо­
творную икону Боголюбской Божіей Матери, о которой я 
раньше упоминала. Сынъ зналъ эту икону. Онъ уже ходилъ 
за нею съ толпой по одному изъ отдаленныхъ селъ уѣзда 
незадолго до своей болѣзни, гдѣ былъ съ отцомъ, часто 
ѣздившимъ по дѣламъ земскихъ школъ и любившимъ брать 
съ собой кого-либо изъ дѣтей. Икону должны были принести 
и въ наше село, и сынъ съ большимъ волненіемъ и нетер­
пѣніемъ, передавшимся и мнѣ, ожидалъ ее. Мы съ сыномъ 
сговорились просить у Матери Божіей исцѣленія отъ его 
болѣзни и твердо вѣрили, что такъ и будетъ, хотя я и не 
представляла себѣ способа проявленія ожидаемаго нами чуда. 
Во время этой болѣзни докторъ бывалъ у насъ почти каж­
дый день, но болѣзнь рѣшительно не поддавалась никакому 
лѣченію. И въ тотъ день, когда икона должна была быть 
принята у насъ въ домѣ, докторъ пріѣхалъ часа за два до 
нея. Онъ говорилъ, что испробовалъ всѣ средства и, къ своему 
удивленію, долженъ сознаться, что ничего не дѣйствуетъ, и 
что хотя болѣзнь сама по себѣ не можетъ считаться опасною, 
но сильно ослабляетъ мальчика, такъ какъ онъ уже дней де­
сять былъ почти совершенно безъ пищи. Докторъ уѣхалъ, 
а часа черезъ два въ квартиру была внесена Икона — она 
взошла къ намъ со своей неизъяснимой атмосферой, заста­
вляющей признать чудотворную силу ея, той атмосферой 
особой благодати, которая вызываетъ сильный подъемъ въ 
общемъ настроеніи всѣхъ присутствующихъ.

Мы встрѣтили икону, отслужили молебенъ съ акафистомъ



—  5.3 —

и водосвятіемъ. Я подвела больного сына, и мы приложились 
съ нимъ къ чудотворной иконѣ, крѣпко держа въ головѣ 
молитвенную мысль объ ожидаемомъ нами исцѣленіи. Послѣ 
этого съ особеннымъ, словно ангельскимъ пѣніемъ, икона 
была поднята и унесена въ зданіе сельской школы. Меня 
неудержимо повлекло за толпой въ школу, и я лишь наскоро 
сказала, уходя, чтобы дѣтямъ дали выпить святой воды.

Но въ школѣ мнѣ не стоялось. Вмѣсто того, чтобы вновь, 
если такъ можно выразиться, впитывать эту небесную атмо­
сферу, мнѣ хотѣлось бѣжать домой—мнѣ казалось, что слу­
жатъ и читаютъ необыкновенно долго. Наконецъ молебенъ 
кончился. Съ иконою пошли въ квартиру учителей. Они звали 
и меня, но меня тянуло домой, и я поспѣшила къ дѣтямъ, 
не отдавая себѣ отчета для чего, но словно чувствуя, что 
меня ждетъ дома нѣчто необычайное. И дѣйствительно — я 
лишь открыла дверь, какъ, лежавшій до сихъ поръ, осла­
бѣвшій и страдавшій сынъ мой, бросился ко мнѣ на встрѣчу 
съ распростертыми объятіями „мамочка, я три чашки чаю 
выпилъ, и еще хочу питьѣ Болѣзнь прекратилась, опухоль 
опала, нарывы какъ-то спались, боль исчезла. Всѣ лѣкарства 
были заброшены, и мой мальчуганъ быстро и незамѣтно со­
всѣмъ оправился. Впослѣдствіи, когда мнѣ приходилось раз­
сказывать объ этомъ, меня укоряли, что я тогда же не за­
явила объ этомъ случаѣ для записи въ книгу, гдѣ записы­
вались чудеса Святой Иконы. Но да проститъ мнѣ Богоматерь 
мою неопытность тогда, въ дѣлахъ вѣры и религіи. Сердеч­
ная моя благодарность была отъ этого нв менѣе, должное 
яіе прославленіе, которое я не умѣла тогда воздать, пусть 
примется теперь вотъ этимъ, быть можетъ и слабымъ описа­
ніемъ. Воспоминанія эти увлекаютъ меня въ большія подроб­
ности, и мнѣ хочется разсказать кое-что о характерѣ моего 
сына и о его жизни, поскольку это касается его христіанства 
и вѣры. Онъ напоминалъ мнѣ всегда древнихъ христіанъ— 
облаченія его были бѣдны, потому что шились изъ чего ни- 
будь стараго, иногда просто изъ бѣлаго холста, или изъ остав­
шихся клочковъ матеріи. Покрой онъ зналъ лучше меня, а 
потому или самъ выкраивалъ или руководилъ мною, указы­
вая, гдѣ что надо пришить. Платъ для антиминса, воздухи 
и проч. все это онъ дѣлалъ самъ. Всѣ священныя принадлеж­
ности хранились у него съ особеннымъ тщаніемъ и благого-



-  54 —

вѣніемъ. Служба совершалась просто, глубоко-молитвенно. 
Иногда онъ привлекалъ къ участію младшую сестру, съ ко­
торой особенно былъ друженъ, и тогда она исполняла у него 
должность діакона. Но это ему рѣдко удавалось—сестра, по 
большей части, отклонялась отъ этихъ обязанностей, и я часто- 
слышала, какъ онъ убѣждалъ ѳе, называя это ложнымъ сты­
домъ. Очевидно ей непріятны были все чаще и замѣтнѣе 
проявлявшіяся шутки п смѣхъ по поводу такого служенія 
со стороны прислуги и стороннихъ лицъ. Людямъ свойственно 
быстро ко всему привыкать, и то, что въ моемъ сынѣ каза­
лось на первыхъ порахъ всѣмъ необыкновеннымъ и инте­
реснымъ, стало многими теперь осуждаться и даже вызывать 
столь огорчавшій моего сына смѣхъ. Но тѣмъ не менѣе самъ 
Коля никогда и ничего не стыдился въ своемъ служеніи 
Богу, какъ онъ это правильно называлъ, и когда его ужъ 
очень донимали насмѣшками или еще попреками, что онъ, 
будущій батюшка, а позволяетъ себѣ шалить и капризничать, 
что съ нимъ иногдА и дѣйствительно бывало, какъ и со вся­
кимъ ребенкомъ, то - онъ прибѣгалъ ко мнѣ съ горькими сле­
зами и говорилъ, что ему очень больно отъ этихъ укоровъ, 
но что вѣдь не играетъ онъ въ службу (ему обиднѣе всего 
было, когда это называли игрой), а дѣйствительно служитъ 
Богу, готовится къ настоящему служенію, и что ему надо 
все выносить, потому что, когда онъ будетъ „настоящимъ “ 
священникомъ, ему вѣроятно придется выносить еще больше 
всякихъ укоровъ и искушеній, потому что вѣдь священникъ 
все же остается человѣкомъ со всѣми своими недостатками 
и грѣхами, а всѣмъ хочется непремѣнно уколоть, какъ вотъ 
его теперь, а вѣдь не можетъ же онъ не шалить и не ка­
призничать, такъ какъ онъ самый обыкновенный мальчикъ, 
а его не хотятъ понять и все попрекаютъ. Я старалась успо­
коить его, по возможности предохранить отъ непріятностей, 
но онъ не позволялъ по его жалобамъ, дѣлать выговоры, и 
о его дѣтскихъ уже тяжелыхъ испытаніяхъ и внутренней 
борьбѣ знали только я да онъ. Облегчивъ со мною душу, 
онъ шелъ на свое служеніе съ новой энергіей. Въ общемъ 
же его богослуженіе вызывало въ окружающихъ—въ своихъ 
семейныхъ и постороннихъ лицахъ—различныя отношенія. 
Отецъ никогда ничего не высказывалъ по этому поводу, но 
и никогда не смѣялся и никогда не отказывался цѣловать



—  55 -

крестъ, который Коля обыкновенно всѣмъ давалъ цѣловать 
послѣ своей службы. Мнѣ кажется, отецъ часто серьезно 
присматривался къ тому, что дѣлаетъ сынъ, замѣчая, что 
въ душѣ ребенка происходитъ нѣчто совсѣмъ непохожее на 
игру. Дѣти всѣ вообще, и наши, и посторонніе, которымъ 
приходилось иногда присутствовать при его богослуженіяхъ 
относились къ тому, что Коля священникъ и служитъ, съ 
большимъ почтеніемъ, не шалили во время его службы, 
клали земные поклоны, цѣловали всѣ его иконы, евангеліе 
и крестъ. Свои выучивались, такимъ образомъ, набожно 
стоять и въ церкви и тамъ тоже ко всему относиться съ 
почтеніемъ и вниманіемъ. Всѣ наши дѣти были въ тотъ 
возрастъ направлены Колей въ высшей ступени религіозно. 
Онъ многому научилъ ихъ, выучивалъ сознательно молиться 
и понимать читаемыя молитвы. Я слышала однажды, какъ 
онъ пояснялъ имъ смыслъ молитвы „Царю Небесныйѣ— 
„Духъ Святой, говорилъ онъ—вездѣ. Онъ наполняетъ собою 
все, какъ воздухъ, которымъ мы дышимъ—вѣдь если бы 
насъ посадили въ такое мѣсто, гдѣ совсѣмъ нѣтъ воздуха, 
мы бы задохнулись тамъ; такъ и душа не можетъ быть въ 
такомъ мѣстѣ, гдѣ нѣтъ Духа Божьяго, да такого мѣста и 
нѣтъ. Онъ проникаетъ всюду, даже во всѣ маленькіе уголки 
и живитъ собою все, не только человѣка, но и каждую са­
мою крохотную былинку11. Я не могу точно передать его 
словъ, говорю только приблизительно, какъ помню, у него 
же объясненіе это было глубоко проникнуто внутреннимъ 
чувствомъ и поэтически просто. Удивительнѣе всего, что 
вѣдь онъ почти не учился, и даже читать умѣлъ плохо, 
такъ какъ росъ слабенькій и часто болѣлъ. Евангеліе онъ 
зналъ хорошо, и во время своихъ богослуженій онъ не чи­
талъ его по книгѣ, а разсказывалъ, и всегда съ поясненіями. 
Разсказывалъ просто, громко, внятно и съ большимъ чув­
ствомъ. Такой способъ былъ, даже доступнѣе его младшимъ 
богомольцамъ, и прислуга, иногда готовая пожалуй и раз­
смѣяться,-тогда заслушивалась и говорила—„ишь, Коля-то 
нашъ, какъ настоящій батюшка разсказываетъ—каждое слово 
у него поймешь". Прислуга и посторонніе, какъ я уже ска­
зала, иногда осуждали, иногда посмѣивались и укоряли его, 
а иной разъ глядѣли съ любопытствомъ. Но въ моменты



—  56 —

глубокихъ молитвенныхъ настроеній сына, всѣ какъ то сти­
хали и всѣ старались ему не мѣшать.

На меня его „службы" дѣйствовали очень сильно. Я го­
ворила уже. что его религіозному направленію поддавалась 
безъ размышленій, но все болѣе и болѣе проникалась свя­
зываемымъ имъ настроеніемъ, и наши отношенія съ сыномъ, 
особенно въ атомъ духовномъ смыслѣ, дѣлались какими-то 
особенно дружески задушевными. Его вѣра, его любовь къ 
Богу и Богоматери, къ церкви, къ иконамъ, и все, чего я 
даже не совсѣмъ тогда еще понимала въ этой области, мнѣ 
становилось безконечно дорогимъ. Это передавалось мнѣ 
крѣпкимъ единеніемъ нашихъ съ нимъ душъ. Я чувство­
вала, что въ его душу вложено не моей слабой рукой, а 
помимо меня нѣчто, стоящее неизмѣримо выше моего ду­
ховнаго разумѣнія. Не могу забыть неотразимаго вліянія на 
душу его глубокихъ молитвенныхъ „службъ11—входишь въ 
комнату—онъ стоитъ передъ своимъ маленькимъ престоломъ 
съ воздѣтыми руками, съ поднятыми вверхъ глазами, иногда 
молча, иногда тихо повторяя „Господи! Господи!" помолчавъ 
немного, опять тѣже слова „Господи! Господи!" И столько 
тутъ было непередаваемой глубины чувствъ въ этихъ словно 
вырывавшихся вслухъ обращеніяхъ, вѣроятно входящихъ 
въ составъ внутренней молитвы, или быть можетъ, возноше­
ній къ Богу безъ словъ, что я останавливалась, вся потря­
сенная, и, затаивъ дыханіе, не смѣла шевельнуться, чтобы 
не нарушить этого свяіценного состоянія сына. Воспомина­
нія объ этихъ моментахъ и теперь каждый разъ вызываютъ 
въ груди ощущеніе святаго волненія и слезъ. И то была не 
экзальтація нервнаго ребенка—въ его молитвахъ и „служ­
бахъ", эта черта совсѣмъ отсутствовала—онъ былъ всегда 
спокоенъ, вдумчивъ и какъ-то свѣтелъ, и очень простъ во 
всѣхъ своихъ духовныхъ проявленіяхъ.

Онъ старался и жизнь свою сообразовать съ евангельскимъ 
ученіемъ. Многое изъ этого мнѣ понялось послѣ-уже. Бу­
дучи совсѣмъ еще маленькимъ, лѣтъ около четырехъ, онъ 
часто прибѣгалъ ко мнѣ со слезами, что его побила малень­
кая сестренка, на два года моложе его, и я иногда серди­
лась на него, говоря—„что за манера плакать, когда малень­
кая дѣвочка побила, неужели ты то не справишься съ ней?“ 
Но получила устыжающій меня отвѣтъ: „вѣдь не могу же



—  57 —

я ее бить?!“ Мнѣ иногда, право, хотѣлось, что бы онъ ее по­
билъ, и я внутренно никакъ не могла понять его. Но не 
мнѣ же было учить его драться. И такъ онъ въ этомъ на­
правленіи, имъ самостоятельно избранномъ, и росъ.

Однажды, когда ему было уже восемь лѣтъ, мнѣ вполнѣ 
уяснилось его поведеніе, и мнѣ какъ-то неловко и странно 
на душѣ сдѣлалось отъ того, что я поняла. Мы были въ 
гостяхъ у одного сельскаго священника. Это было очень да­
леко отъ насъ, и мы были тамъ въ первый, да кажется и 
единственный разъ.

У священника была жена и единственный сынъ шести 
лѣтъ, страшно избалованный. Мальчики играли вмѣстѣ, и 
Коля охотно занималъ младшаго. Тамъ было много конопли, 
и они свивали изъ мачеиа кнуты. Но вдругъ Коля куда-то 
исчезъ, и его долго никто не могъ найти. Я очень встрево­
жилась. Наконецъ, спустя порядочно времени, онъ самъ от­
куда-то пришелъ и тихо просилъ меня не оставлять его 
одного съ мальчикомъ священника и не посылать играть съ 
нимъ. Онъ по прежнему дѣлалъ все, о чемъ просилъ его 
маленькій хозяинъ,- но не выходя съ нимъ изъ комнаты, и 
возвращался сейчасъ же на мѣсто возлѣ меня. На обратномъ 
пути я узнала, что избалованный мальчикъ безъ всякаго 
повода исхлесталъ Колю кнутомъ; тотъ не выдержалъ и ушелъ 
плакать гдѣ-то въ уединеніи, кажется спрятавшись въ тѣ же 
конопли.

Меня страшно это возмутило, и невольно сорвалось, что 
какъ же онъ, будучи старше и сильнѣе, позволилъ это. „А 
развѣ забыла, мама, что Христосъ велѣлъ подставить пра­
вую щеку, если тебя бьютъ въ лѣвую?* Мнѣ> больше нечего 
было сказать ему. Я поняла почему и сестренку онъ не могъ 
ударить, и многое другое изъ его поведенія. Мнѣ какъ-то 
почти страшно стало —еще на многое у меня не было отвѣта 
въ душѣ, но я видѣла ясно, что этотъ ребенокъ въ многомъ 
переросъ меня, что онъ строго живетъ по идеѣ Христа, и 
и что идея эта отъ него требуетъ подъ часъ не дѣтски 
серьезнаго и суроваго выполненія. Впослѣдствіи, когда его 
уже не стало среди насъ, я узнала, что онъ навѣщалъ ни­
щихъ и убогихъ, и поняла, что дѣлалъ онъ -это не изпод- 
тишка, изъ страха, что не позволятъ, а тайно, чтобы лѣвая



—  58 —

рука не знала, что дѣлаетъ п р а в а я Он ъ  зналъ, что въ этомъ 
ему не было запрета.

Мнѣ случилось однажды разсказать дѣтямъ, что когда я 
была ребенкомъ, мать пріучила меня провѣрять въ концѣ 
каждаго дня всѣ свои поступки и слова за весь день, чтобы, 
если среди нихъ оказались бы недолжные или нехорошіе, 
исправлять ихъ на будущее время—загладить, если воз­
можно, и не повторять въ другой разъ; если была кому-ни­
будь нанесена обида, постараться примириться съ вечера же. 
Мать особенно боялась нераскаянности и непримиренности 
на сонъ грядущій. „Кто знаетъ, что можетъ случиться за 
ночь съ нами и съ тѣми, кого мы обидѣли? Христосъ ска­
залъ: спѣшите мириться съ соперникомъ вашимъ, пока вы 
еще на одномъ пути". Она сама всегда строго придержива­
лась этого, и мнѣ ея слова глубоко запали въ душу. Поэтому, 
какъ только мысли стали направляться въ религіозномъ 
духѣ, такъ всплыли и они въ воспоминаніи, и я хотѣла пе­
редать ихъ и своимъ дѣтямъ. Они нашли благотворную почву 
въ христіанской душѣ сына. Коля сталъ глубоко продумы­
вать все, происшедшее за день, и по вечерамъ подходилъ 
ко мнѣ со словами прощенія. И если я говорила ему, что 
онъ ничѣмъ не огорчилъ меня сегодня, то отвѣчалъ всегда 
на это—„ну, если тебя и не огорчилъ, то все же за весь то 
день ужъ навѣрное что-нибудь да сдѣлалъ дурное". Мнѣ 
тогда же понялось, что собственно не у меня онъ просилъ 
прощенія въ этихъ случаяхъ или вѣрнѣе не за вины передо 
мною, а придумалъ такой способъ, чтобы вообще выразить 
свое раскаяніе во всемъ томъ, что сдѣлано, сказано, поду- 
мано—словомъ, провѣрка себя за цѣлый день.

Я не могу однако не отмѣтить, что на ряду совсѣмъ ска­
заннымъ въ Колѣ замѣчалась необыкновенная жизнерадост­
ность, игривость и большая любознательность. Онъ былъ въ 
высшей степени энергиченъ и жизнедѣятеленъ. Особенное 
его вниманіе привлекали всякія машины—о нихъ какъ-то 
узнавалъ все, что ему требовалось, какъ и въ области рели­
гіи,—самъ, помимо меня, потому что я въ этомъ тоже ничего 
не понимала. Въ имѣніи, гдѣ мы жили, была водокачка, и 
онъ съ подробностяхъ зналъ все устройство ея, познакомив­
шись въ водокачникомъ. На станціи желѣзной дороги онъ 
сводилъ дружбу со всѣми стрѣлочниками и близко стоявшими



-  59 —

къ паровозу, и тамъ тоже зналъ все подробно, также и на 
пароходѣ. Меня удивляла масса техническихъ выраженій 
въ лексиконѣ его словъ. Къ мужу пріѣзжали часто учителя 
сельскихъ школъ за учебными пособіями и другими школь­
ными нуждами,

Когда имъ случалось не заставать мужа дома, то къ 
нимъ всегда выходилъ сынъ, по своему особенно сердечному 
влеченію ко всѣмъ рѣшительно и по необыкновенной общи­
тельности. Онъ водилъ ихъ осматривать дѣйствительно очень 
интересное и живописное имѣніе, гдѣ мы жили, и вотъ 
помню, особенно удивлялъ всѣхъ своимъ необыкновенно 
подробнымъ описаніемъ занимавшей его водокачки. Коля 
серьезно мечталъ изобрѣсти говорильную и летательную ма­
шины—тогда еще не было аэроплановъ, а граммофоны до 
нашей глуши еще не доходили. Но онъ не зналъ, какъ со­
единить ему свою любовь къ машинамъ и непремѣнное же­
ланіе быть священникомъ, когда вырастетъ. „Сперва, гово­
рилъ онъ, послѣ гимназіи, пойду въ духовную академію, 
потомъ изучу машины и имъ посвящу нѣсколько лѣтъ, а 
послѣ буду ужъ священникомъ". Но съ теченіемъ времени 
все сокращался срокъ лѣтъ, которые онъ хотѣлъ посвятить 
машинамъ, а йотомъ уже все спрашивалъ меня: „какъ ду­
маешь, если я изучу устройство машинъ и желѣзнодорож­
ное дѣло (которое его особенно интересовало), могутъ ли 
эти знанія быть полезны и священнику?14 А ужъ незадолго 
до смерти онъ говорилъ мнѣ: „мама, я совсѣмъ не буду за­
ниматься машинами, а прямо, какъ кончу курсъ, пойду въ 
священники44, и въ его голосѣ слышалось горячее желаніе 
скорѣе осуществить свои мечты. На это рѣшеніе, думается 
мнѣ, имѣло не малое вліяніе нижеслѣдующее обстоятельство. 
Въ послѣдній годъ его жизни, одинъ знакомый священникъ 
мнѣ посовѣтовалъ уговорить сына прекратить свои богослу­
женія, такъ какъ онъ уже не маленькій, и это можетъ на­
влекать много неполезныхъ насмѣшекъ. Я вернулась изъ 
Москвы, гдѣ получила этотъ совѣтъ, а сынъ меня встрѣтилъ 
съ тѣми же мыслями—„какъ ни тяжело, но я долженъ это 
оставить—навожу людей на грѣхъ, и самому мнѣ тяжело 
отъ ихъ укоровъ и смѣха". Онъ собралъ всѣ свои принад­
лежности по богослуженію и отдалъ мнѣ, строго завѣщавъ 
сберечь все и ничего не бросать. Онъ сильно тосковалъ и



—  60 —

часто говорилъ мнѣ, что ему трудно не служить, однако 
характеръ выдерживалъ. Мы переѣхали въ городъ, и здѣсь 
онъ нашелъ себѣ духовное удовлетвореніе въ томъ, что могъ 
каждый день бывать въ церкви. Что бы ни дѣлалъ онъ, 
игралъ ли, былъ ли въ гостяхъ, лишь ударялъ колоколъ, 
онъ бросалъ все и шелъ въ церковь. Мы вмѣстѣ съ нимъ 
ходили къ ранней обѣднѣ, а къ вечернѣ онъ ходилъ или 
одинъ, или водилъ съ собой сестренку. Ее онъ незадолго до 
своей смерти часто со слезами умолялъ итти съ нимъ въ 
церковь, точно спѣша, пріучить еще при себѣ къ тому, что 
такъ дорого ему было. Мы всѣ не мало дивились этой про­
явивш ейся вдругъ странной настойчивости, съ какой онъ 
сталъ неотступно водить сестру въ церковь. Онъ любилъ 
дѣлиться со мною своими церковными впечатлѣніями и всегда 
жалѣ>лъ, когда я  не бывала съ нимъ въ церкви. И мнѣ его 
присутствіе тамъ стало необходимо—мы съ нимъ какъ будто 
дышали однимъ воздухомъ, и безъ него я  чувствовала себя 
тамъ одинокой. Мнѣ особенно нравился онъ въ церкви. Какъ 
сейчасъ, передъ глазами у меня его маленькая фигурка, 
слегка сутуловатая, съ наклоненной, какъ бы отъ скромности, 
головой, съ бѣлокурыми шелковистыми волосенками—онъ 
ставитъ свѣчи, и старухи - богомолки особенно любятъ ему 
передавать ихъ и дивятся, какъ такой маленькій, словно 
старичекъ, богомольный, часто приходилось' мнѣ слышать 
отъ знакомыхъ крестьянокъ: „Ишь дѣтки-то богомольныя, по 
гі[ чпѣ вѣрно уж ъ—мамаша то ни одной службы не про­
чною, а-,.у'" г отъ нея научились". Но я  чистосердечно,

утренней радостью, сознавалась, что не 
•ъ церкви, а сынъ научилъ насъ всѣхъ 

время Коля часто спрашивалъ меня— 
умѣю въ церкви молиться за что- 

ую, что моя молитва сливается съ 
церковной, и я  только этой общей молитвой молюсь". Я не 
совсѣмъ еще понимаю, какъ это у него такъ выходитъ, но 
мнѣ кажется, что это и есть высшая молитва въ единеніи 
со всею Церковью.

Но не долго походили мы съ сыномъ такимъ образомъ 
каждый день въ церковь—онъ заболѣлъ скарлатиной, чтобы 
уж ъ больше не вставать. Коля заболѣлъ 19-го ноября въ 
воскресенье. Никто не подозрѣвалъ серьезности болѣзни, и

свое раскаян іе  
мано—словомъ, чі 

<Я ■.тте....'\шпт*>бі. ' 
„ничеі ѵ,
нибудь своеѴ Я



—  61

онъ все спрашивалъ меня, не лучше-ли не ходитъ ему къ 
вечернѣ, въ чемъ я охотно поддерживала его. Но когда уда­
рили въ колоколъ, онъ сказалъ—„нѣтъ, не могу усидѣть 
дома—пойду ужъ". Вечеромъ того же дня онъ повелъ насъ 
въ училище, куда поступилъ незадолго до заболѣванія, на 
воскресное духовное чтеніе съ туманными картинами. Тамъ 
едва ужъ держался на ногахъ и, по приходѣ домой, окон­
чательно слегъ. На утро былъ докторъ и констатировалъ 
начало серьезнаго заболѣванія.

Л. Пребстингъ.

(.Продолженіе слѣдуетъ).

Г |  Т || Т  |  Т  |  1



Чѣмъ можно воскресить Русскій 
Народъ.

(Тамбовскія Питиримовскія торжества).

— „Ты и убогая,
Ты и обильная.
Ты и могучая,
Ты и всесильная, 
Матушка Русь...

„Сила народная,
Сила могучая,
Совѣсть спокойная, 
Правда живучая... 

„Рать поднимается 
Неисчислимая,
Сила въ ней скажется 
Несокрушимая.

Некрасовъ.

Когда приходится участвовать и наблюдать торжественные 
моменты исторической жизни нашего святого, русскаго, на­
роднаго православія, какое неистощимое богатство изуми­
тельно цѣнныхъ высокихъ познаній настоящей истинной 
жизни пріобрѣтаешь въ сокровищницу своего духовнаго бо­
гатства и знаній.

Какъ много открывается такого, чего никогда не прихо­
дило въ голову.

Какъ расширяется умственный кругозоръ, и истинное, 
правдивое, нормальное пониманіе жизни.

То, что казалось ранѣе тусклымъ, мертвеннымъ, то выри­
совывается не только жизнедѣятельнымъ, а даже безсмерт­
нымъ, мощнымъ и вѣчно яшвуіцимъ.

То, что, казалось, находилось, гдѣ то тамъ, далеко, зате­
ряннымъ въ отблескахъ бьющей фонтаномъ суетной видимой



— 63 —

жизни, заброшеннымъ, забытымъ, въ лучшемъ случаѣ,—еле 
замѣтнымъ, то вдругъ выдѣляется, бьетъ мощнымъ импуль­
сомъ, ярко выдвигается на первый планъ жизни и всей 
своей сущностью, не крикливо, не рекламио, не назойливо, а 
серьезно,тихо спокойно убѣдительно отчеканиваетъ: „я здѣсь44... 
„Я -все44... „Я—начало, конецъ и смыслъ вашей бѣдной, 
блѣдной сущности... Я живу... Я есмь“...

Припоминается мнѣ одна изъ картинъ моего очень дале­
каго путешествія.

Какъ то въ глубокія, глубокія сумерки, много лѣтъ на­
задъ, мы проѣзжали по Амуру.

Синія вдумчивыя волны этой красавицы-сибирячки тихо 
неслись на встрѣчу нашему, въ то время маленькому, бѣд­
ному суденушку.

Утомленные далекимъ плаваніемъ, которому еще не пред­
видѣлось конца, мы съ затаенной грустью въ душѣ подъ­
ѣзжали къ одному небольшому полу-русскому, полу-китай- 
скому селенію.

Помню, кажется, носящему названіе:- „Ключи".
За густыми сумерками мы только лишь различали пере­

довыя постройки не то типичной китайской фанзы, не то 
группы бѣдныхъ, полуразрушенныхъ русскихъ деревенскихъ 
избушекъ.

Какъ нарочно со стороны этихъ „Ключей44 надвигалась на 
насъ съ глухимъ погромыхиваніемъ, точно недовольная на­
шимъ приближеніемъ, черная, свинцовая туча.

Тоскливыя мысли зароились сначала въ сердцѣ, а потомъ 
въ головѣ, что и здѣсь, какъ на протяженіи минувшихъ 
двухъ сотъ,—двухъ сотъ пятидесяти верстъ, не встрѣтимъ 
мы ничего, хотя сколько нибудь развлекающаго й душу, и 
сердце: та же однообразная, полукитайская, нолуазіатская 
грязь, та же тоска, та же безпросвѣтность.

Некуда даже выйдти съ палубы.
Не съ кѣмъ обмолвится словомъ.
Не на кого и не на что посмотрѣть.
А съ угрюмаго чернаго берега смотрѣли на насъ темными 

силуэтами, какъ1 полусгнившіе зубы въ челюсти старика, 
полуразрушенныя фанзы, и не то избы, не то сараюшки 
приближающагося селенія.



—  64 —

Какъ то инстинктивно мы рѣшили, въ виду разыгравшейся 
грозы, не доѣзжая этого селенія, стать на якорь у берега и 
ни па одну минуту не слѣзать на землю.

Вдругъ ослѣпительной бѣлизны молнія мгновенно снизу 
до верху разверзла покровы тяжелой свинцовой тучи, и на 
фонѣ, легшей уже на землю ночи, мы увидали передъ со­
бой стоящую на высокомъ бугрѣ высокую, красивую, снѣжной 
бѣлизны, православную, церковь,

И за этой яркой бѣлизной, за этими привѣтливыми окон­
цами Божьяго храма, его куполами, за его, какъ мгновенно 
озаренный брилліантъ, святымъ крестомъ, исчезли, сравнялись 
съ землей стоявшія недалеко отъ этого храма, на первомъ 
планѣ картины, и полуразрушенныя фанзы, и полусгнившія 
избушки.

Точно ихъ никогда не бывало на этомъ мѣстѣ.
Сердце наше мгновенно вспыхнуло непередаваемымъ во­

сторгомъ.
Въ одинъ моментъ всѣ мы хоромъ вскрикнули:
„Какая прелесть!.. Какая чудная церковь!.."
Моментально всѣ сняли шапки, всѣ безъ различія, а среди 

насъ были четыре англичанина и три француза туриста. 
Православные и французы-католики осѣнили себя крестнымъ, 
знаменіемъ, а англичане торжественно склонили на грудь 
головы.

И всѣ въ одинъ голосъ рѣшили сейчасъ же сняться съ 
якоря и немедленно подъѣзжать къ этому селу.

Тр же самое, повторяю, приходится наблюдать и пережи­
вать и намъ, русскимъ маловѣрующимъ, если не совсѣмъ 
невѣрующимъ, интеллигентамъ при той молніеносно—падаю­
щей, по волѣ любящаго русскій народъ Всемогущаго Творца, 
токѣ небесной молніи, небеснаго свѣта, великой правды святого 
Православія въ видѣ нашихъ церковно-народныхъ торжествъ, 
н сразу видѣть то, чего мы иногда совершенно не наблюдаемъ, 
не видимъ, о чемъ думаемъ, какъ не о существующемъ, и что, 
между прочимъ, живетъ, существуетъ, двигаетъ цѣлою народ­
ною массою въ смиренной тишинѣ, въ безмолвномъ спокой- 
твіи, и открываетъ намъ въ эти святые моменты такіе 
горизонты, даетъ намъ такіе великіе уроки жизни, передъ 
которыми самымъ рѣшительнымъ образомъ меркнутъ и самыя 
великія знанія, и самыя цѣнныя науки,



—  65 —

И все то, что до этого момента создавалось, крѣпло, чер­
нѣло въ хаосѣ безпорядочно разбросанныхъ выводовъ, об­
общеній н фактовъ, пугающее недальновидный, неглубокій, 
воспитанный на законахъ только лишь видимой жизни, че­
ловѣческій умъ, мгновенно падаетъ, стушевывается, исче­
заетъ съ перваго плана и сравнивается, какъ описанныя 
выше фанзы на берегу Амура съ землею, съ ничтожествомъ 
человѣческаго вымысла и съ бѣдностью человѣческаго ума 
и наблюдательности.

А впереди выступаетъ на высокой возвышенности жизни— 
живое, искрящееся свѣтомъ божественной правды, бодрящее, 
оживляющее другихъ, святое,—вѣчное духовное.

Вѣра, ея сила и ея мощь.
РОДНАЯ РЕЛИГІЯ.
Да еще такая мощная, непоколебимая, возглавляемая и 

охраняемая Самимъ Господомъ,—какъ наше Святое Право­
славіе.

Давно ли, напримѣръ, въ нашемъ русскомъ обществѣ, въ 
самой интеллигентной части его, въ печати, во время того 
безпощаднаго штурма нашей святой Церкви, въ виду пол­
наго отсутствія стремленія крикливой, шумной, рекламной 
самозащиты этой послѣдней, считали многіе, считалъ, между 
прочимъ и я. Православіе потеряннымъ, разбитымъ въ сво­
ихъ-основахъ.

И, сравнивая нашего скромнаго, смиреннаго, немногорѣчи­
ваго провинціальнаго сельскаго батюшку, неумѣюіцаго, да 
вѣрнѣе всего, не могущаго по складу своей души, своей 
вѣры, быть крикливымъ, горделивымъ, афиширующимся про­
повѣдникомъ, въ родѣ всѣхъ этихъ носителей современныхъ 
формъ религіознаго нововѣрія,—въ передовомъ обществѣ, въ 
передовой печати считали православіе доживающимъ свой 
вѣкъ и носителей его,—смиренныхъ пастырей нашей Церкви, 
какими то мертвыми, бездѣятельными величинами. И ни­
кому не приходило въ голову, что наша Православная Цер­
ковь, изстари вѣковъ, какъ дѣйствительное вмѣстилище истин­
ной христіанской религіи, какъ прямая пріемственная отъ 
апостоловъ святая Церковь жива Господомъ, возглавяющимъ ее, 
сильна благодатью Святаго Духа, изливающагося на нее, и дѣй­
ствуетъ не силою человѣческихъ измышленій, не силою че-

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. О



—  66 —

ловѣческаго ума и не силою человѣческихъ достоинствъ, а 
своею великою Божественною сущностью.

Все равно,' какъ подпочвенный, водный бассейнъ тихо и 
медленно, прорываясь изъ пласта въ пластъ, тихо, незамѣтно, 
по какимъ то лишь ему вѣдомымъ законамъ, наполетъ всю 
землю, не прибѣгая ни къ какимъ громовымъ, потрясаю­
щимъ эффектамъ, такъ и наше святое Православіе, ведомое 
чрезвычайно часто скромными, мало замѣтными сельскими 
и городскими пастырями Церкви, малословесными, иногда 
даже робкими, какъ будто забитыми батюшками, напояется 
цѣнною влагою глубокой, непоколебимой вѣры, но вѣры твер­
дой, нанъ сталь, и мощной въ должные моменты, какъ легіоны 
ангеловъ небесныхъ, какъ громовый раскатъ надъ зенитомъ 
въ жаркій іюньскій лѣтній день.

Стоитъ только добросовѣстно, внимательно всмотрѣться 
въ эту святую кропотливую работу нашихъ пастырей Церкви.

Стоитъ только вдуматься въ удивительный индивидуализмъ 
этой работы, чтобы увидать въ нашемъ Православіи чудную 
руку Извѣчнаго Водителя его.

Чтобы постигнуть красоту и детали того мощнаго аккорда, 
который носитъ въ нашей жизни названіе „православнаго 
духовенства11.

Чтобы увидать результаты того колоссальнаго героическаго 
труда, который несетъ оно на алтарь Великой религіи Ве­
ликой страны.

Вотъ этотъ батюшка воспитываетъ ввѣренную ему паству 
жгучимъ словомъ не краснорѣчія, а искренностью и убѣди­
тельностью своей проповѣди.

Этотъ—подаетъ рѣдкій примѣръ трогательнаго Христова 
смиренія.

Тотъ батюшка, какъ вода точитъ камень, настойчиво на­
зидаетъ своихъ прихожанъ поразительностію ревностнаго от­
ношенія своего къ служенію Господу Богу.

А вотъ этотъ пастырь обладаетъ чуднымъ даромъ во время 
великопостной исповѣди, вмѣстѣ съ исповѣдникомъ прони­
кать въ тайники сердца послѣдняго и, вмѣстѣ съ нимъ, 
твердою рукою опытнаго психолога и дѣятельнаго слуги 
Господа выдергивать изъ больного слабою волею сердца глу­
боко пущенные корни мучительнаго грѣха.



—  67  —

Этотъ облегчаетъ человѣческія души умѣньемъ молиться 
за умершихъ.

Этотъ растопляетъ человѣческія сердца своею любовью, 
ласкою.

Этотъ, какъ строгій блюститель законовъ Божественнаго 
Спасителя, удерживаетъ человѣческія души на извѣстной 
высотѣ неумолимою строгостію, безпощаднымъ, проникаю­
щимъ до мозга костей, обличеніемъ.

Словомъ, каждый изъ служителей великой Православной 
Церкви непремѣнно, неизмѣнно обладаетъ какимъ нибудь 
высокимъ даромъ, какою нибудь только ему присущей осо­
бенностію, которою и служитъ Христовой Церкви во всей 
силѣ даннаго ему Господомъ Богомъ умѣнья.

И въ этомъ видна и Божья, и жизненная правда.
Въ мірѣ такое разнообразіе въ человѣческихъ индивидуа- 

ляхъ, что приходить къ нимъ съ однимъ шаблономъ, съ 
однимъ трафаретомъ не возможно.

Мнѣ думается, лучшимъ доказательствомъ этого положенія 
должно служить то, что, когда Господь Самъ во время Своей 
земной жизни организовалъ Свою первую Церковь, Своихъ 
первыхъ пастырей ея, изъ 12-ти, то, посмотрите, какъ Его 
премудрое строительство подбирало этихъ первыхъ Его Свя­
щеннослужителей ,

Каждый изъ Апостоловъ имѣлъ свой собственный психо­
логическій обликъ, свою личную особенность.

Пылкій, горячій Петръ, ни на одно мгновеніе не походилъ 
на добросовѣстнаго чистосердечнаго искренняго скептика 
Ѳому.

Нафанаилъ не походилъ на любвеобильнаго, глубоко чув­
ствовавшаго и глубоко оцѣнившаго всѣ явленія жизни 
Іоанна.

Реальный въ оцѣнкѣ всего его окружающаго Филиппъ, не 
походилъ на безъ размышленія отзывавшагося на все идей­
ное, возвышенное Андрея и т. д. и т. д.

Мнѣ думается, что вся красота, величіе, подлинность и 
истинность Православной религіи, между прочимъ, заклю­
чается и въ этомъ всестороннемъ индивидуализмѣ.

Но знаменательнѣе всего тотъ фактъ, что ни сами эти 
батюшки, ни простой неграмотный народъ ни на одно мгно-

5*



—  (І8 —

веігіе не допускаютъ и мысли о безгрѣшности своихъ священ­
нослужителей.

Ни на одно мгновеніе въ наиболѣе разумной части своей> 
не возлагаютъ на нихъ тяжкія обвиненія за тѣ или другія 
ошибки, заблужденія, ибо не умомъ и ученьемъ, а сердцемъ 
чувствуютъ, что батюшка такой же немощный человѣкъ, какъ 
и онъ самъ, что онъ не съ неба ниспосланъ къ нимъ, а 
плоть отъ плоти ихъ, кость отъ костей ихъ.

Какъ ото не покажется на первый разъ парадоксальнымъ, 
но каждый изъ насъ имѣетъ въ немощномъ своемъ батюшкѣ 
и видитъ для себя большую поддержку, большую точку 
опоры, наглядно убѣждаясь, что святое Православіе, въ не­
мощахъ проявляя свою силу, какъ Самъ, вѣчно любящій 
человѣка Господь, всегда готово каждому изъ* насъ про­
тянуть руку даже въ самый моментъ паденія съ великимъ 
словомъ призыва: „сынъ Мой! отдай Мнѣ сердце твое“ х).

И повторяю, этотъ простой, неграмотный человѣкъ, ни разу 
не читавшій Слова Божія, сердцемъ знаетъ слова великаго 
апостола Іоанна Богослова: „если говоримъ, что не имѣемъ 
грѣха; обманываемъ самихъ себя, и истины нѣтъ въ насъ. 
Если же исповѣдуемъ грѣхи наши; ‘то Онъ, будучи вѣренъ 
и праведенъ, проститъ намъ грѣхи наши, и очиститъ насъ 
отъ всякой неправды. Если говоримъ, что мы не согрѣ­
шили; то представляемъ Его лживымъ и слова Его нѣтъ въ 
насъ“ 2).

И если ему дадите священника еъ кичливостью безгрѣш­
ности; если послѣдній будетъ нести, проповѣдь о полномъ 
отсутствіи грѣха въ жизни кого нибудь изъ обращенныхъ 
въ Православіе, то по своей природѣ, смиренная, богоносп- 
тельная душа русскаго человѣка не приметъ это.

Это ей органически будетъ непонятно.
Божественный Спаситель міра самое высокое мѣсто отво­

дитъ стремленію въ человѣкѣ къ такому совершенству, 
какимъ обладаетъ только одинъ Всемогущій Отецъ нашъ 
небесный, но, какъ мы видѣли, Его великій и любимый 
ученикъ говоритъ: „Если мы говоримъ, что не согрѣшаемъ, 
то слова Его нѣтъ въ насъ“.

х) ІІрит. 23, 26. 2) I Іоан. I, 8—10.



—  09 —

Одинъ только Богъ безъ грѣха". Говоритъ и Слово Божіе, и 
святая народная мудрость...

И сознаніе всего этого крѣпнетъ, растетъ и развивается 
тихо, незамѣтно во внутреннемъ бассейнѣ человѣческой 
сущности, за предѣлами базара житейской суеты, въ таин­
ственной клѣти человѣческаго сердца.

И все это проникнуто таіщй незыблемой мощью, такою 
внутренней силою нашего русскаго Православія—въ самомъ 
себѣ, что оно, имѣя въ основныхъ чертахъ своей природы, 
смиреніе, всепрощеніе и любовь, — но смиреніе — богатыря, 
всепрощеніе — незлобиваго и любовь сораспятаго Христу,— 
не идетъ на открытую борьбу съ злобою князя міра сего и 
клевретами его, зная ея недолговѣчность, ея сердитое без­
силіе и пустоту ея выпадовъ,—смиренно молчитъ, нося въ 
самомъ себѣ ту страшную потенціальную силу, энергію, ко­
торыя въ пыніномъ разцвѣтѣ развертываются или въ народ­
ныхъ бѣдствіяхъ, или въ народныхъ торжествахъ родного 
Православія.

И счастливъ тотъ человѣкъ, которому приходится наблю­
дать эти великіе историческіе моменты.

Охваченный красотою, мощью и силой такихъ великихъ 
переживаній, онъ неизбѣжно придетъ къ одному заключенію 
во всѣ времена, во всѣ вѣка:

Какъ мощно и сильно святое Православіе!
Какъ жизненнодѣятельно оно въ своей тихой и смиренной 

внутренней работѣ!
И никто никогда не въ силахъ, не въ состояніи побѣдить, 

умалить, расшатать, поколебать его.
Ибо оно стоитъ не на камнѣ даже, а на скалѣ).
И „врата ада не одолѣютъ его“.—
Созерцая эти церковно-народныя переживанія, каждый, кто 

когда либо сомнѣвался въ благодатномъ ростѣ духовной 
силы Православія, видя теперь результаты ея жизнеспособ­
ности, видя теперь продуктивность ея работниковъ отъ са­
маго маленькаго, отъ самаго ничтожнаго, отъ самаго захирѣв­
шаго церковника въ бѣдномъ сельскомъ храмѣ, возжигающаго 
лампады и оправляющаго горящія восковыя свѣчи, неумѣ- 
лыми руками перебирающаго бѣдный, сельскій колокольный 
звонъ, до первоприсутствующаго митрополита въ Святѣй­
шемъ Синодѣ. — онъ навсегда отрѣшится отъ всякихъ со-



—  70 —

мнѣній въ этомъ направленіи, и въ немъ воскреснетъ 
твердое, опредѣленное пониманіе этой мощной силы этого 
великаго двигателя, и онъ въ унисонъ съ нынѣ царствую­
щимъ Божіимъ Помазанникомъ надъ Россіей пожелаетъ 
воскликнуть на весь міръ каждой живой душѣ: „великъ 
Богъ земли русской"! И, вмѣстѣ съ почившимъ философомъ 
писателемъ, всѣми фибрами своей души, всѣми импульсами 
своего разума объединится на мысли, что святое Правосла­
віе будетъ тѣмъ послѣднимъ жизненнымъ религіознымъ 
этапомъ, черезъ который, какъ черезъ послѣднюю вѣху, 
пройдетъ человѣчество, пріуготованное или для райской 
жизни, или для вѣчныхъ мукъ, смотря по тому, что вы­
несетъ ему послѣдній день суда.

Повторяю, счастливъ, тотъ человѣкъ, который лицезрѣлъ 
эти великіе, счастливые моменты въ исторіи Православія.

И я благословляю Всемогущаго Господа за то, что Онъ не 
по моимъ какимъ либо заслугамъ, а по Своему мощному, 
любвеобильному милосердію ко мнѣ грѣшному, сподобилъ 
меня присутствовать на одномъ изъ недавнихъ такихъ тор- 
жествъ, имѣвшемъ мѣсто въ Тамбовѣ на открытіи и про­
славленіи мощей святителя Питирнма.

Общій видъ Тамбова.

И скажу въ скобкахъ, считаю это по отношенію къ себѣ 
за величайшій актъ Божественнаго милосердія, ибо это 
меня, еще такъ недавно перешедшаго отъ невѣрія—къ вѣрѣ, 
къ Православію, еще болѣе укрѣпляетъ въ неизмѣримой



— 71 —

цѣнности и красотѣ послѣдняго и все болѣе и болѣе от­
крываетъ мнѣ глаза на тѣ факты, которые, быть можетъ, 
давно извѣстны н понятны каждому воспитанному, утвер­
жденному и прожившему съ ранняго возраста подъ непре­
рывнымъ, благодатнымъ руководствомъ святой Церкви, но 
которые чрезвычайно глубоки, чрезвычайно новы и чрезвы­
чайно назидательны мнѣ, какъ до нѣкоторой степени про­
зелиту въ святой христіанской Православной церкви.

И.

Какъ это не грустно, но, благодаря такъ неожиданно 
надвинувшейся на нашу Россію, предательской войнѣ тѣхъ, 
которые подъ личиною христіанства,—руководимые человѣ­
комъ, когда то, какъ Іуда, на глазахъ всего міра лобзавшимъ 
Христа при совершеніи нмъ богослуженій, при произнесеніи 
проповѣдей о Божественномъ Спасителѣ міра,—льютъ кровь 
дѣйствительныхъ христіанъ, какъ изверги первыхъ вѣковъ 
христіанства; безпощадной рукой мучаютъ и убиваютъ не­
повинныхъ мирныхъ старцевъ, женъ и дѣтей; какъ ворвав­
шіеся въ Россію въ XIII столѣтіи дикіе монголы, разрушаютъ, 
оскверняютъ, уничтожаютъ многовѣковые плоды цивилизаціи, 
храмы, насилуютъ женъ и дочерей во многихъ частяхъ 
нашего . отечества, конечно, значительно удаленныхъ отъ 
Тамбова, — одни забыли о дняхъ этого великаго торжества 
русской церкви, другіе не могли тамъ быть но тѣмъ или 
другимъ причинамъ, а третьи предположили, что торжества 
великаго открытія мощей святителя Питприма будутъ от­
ложены.

Поэтому, — начиная отъ Москвы и вплоть до самаго Коз­
лова, — 26-го іюля слѣдующихъ богомольцевъ въ нашемъ 
поѣздѣ не было совсѣмъ, но съ Козлова, гдѣ какъ извѣстно, 
соединяется цѣлая группа желѣзнодорожныхъ линій почти 
на каждой станціи, вплоть до Тамбова въ нашъ поѣздъ 
насаживалась такая масса богомольцевъ, что было полно 
рѣшительно все.

И, хотя, недоѣзжая трехъ, четырехъ станцій до Тамбова, 
поѣздная прислуга самымъ энергичнымъ образомъ не пускала 
пассажировъ въ поѣздъ, а на станціяхъ не продавали би­
летовъ, — послѣдніе набивались въ вагонъ, какъ пчелы,



само собою разумѣется, безъ билетовъ іі съ рискомъ упла­
чивать двойную плату отъ контрольныхъ станцій.

Полны были всѣ площадки; въ корридорахъ вагоновъ 
перваго и второго классовъ плечо въ плечо, другъ съ дру­
гомъ, съ разложенными на полу котомками, стояли моршан- 
скіе, пензенскіе, воронежскіе, калужскіе и даже кіевскіе, 
томскіе и тобольскіе богомольцы и богомолки.

Тамбовская застава.

И у всѣхъ на радостныхъ лицахъ была написана полная 
удовлетворенность въ ожиданіи скораго прибытія къ мѣсту 
своей конечной цѣли.

А какая масса оставалась несумѣвшихъ попасть на этотъ 
поѣздъ на станціяхъ, трудно себѣ и представить.

Когда же, по мѣрѣ приближенія къ Тамбову, нашему 
поѣзду приходилось перерѣзать большія и проселочныя до­
роги, то, помимо массы народа, двигавшагося по линіи и 
обгоняемаго нашимъ поѣздомъ, мы видѣли цѣлыя, без­
конечныя вереницы богомольцевъ, тянувшіяся въ разномъ 
направленіи къ Тамбову.



—  7 И —

Нс знаю, какъ на кого, а па меня всегда производитъ 
чрезвычайно свѣтлое впечатлѣніе встрѣча съ богомольцами 
по пути.

Въ особенности, когда- онн, какъ и въ данномъ случаѣ, 
изъ боязни не поспѣть во время, опоздать, торопливо вхо­
дятъ въ вагонъ, какъ то робко, безпомощно, извиняющимся 
взглядомъ, окидываютъ коренное населеніе поѣзда, не пы­
таются искать свободныхъ мѣстъ, или кого либо подвигать, 
утѣснять, а располагаются именно такъ, какъ Богъ послалъ, 
или стоя, или сидя на полу; и, какъ будто, стараясь всѣмъ 
своимъ отношеніемъ засвидѣтельствовать коренной публикѣ 
вагона, что они никого не хотятъ стѣснять, что это совер­
шенно случайный, неожиданный для нихъ самихъ путь къ 
поклоненію, такъ какъ главная ихъ задача заключалась въ 
томъ, чтобы итти къ дорогой для нихъ святыни пѣшкомъ и 
съ нѣкоторымъ личнымъ трудомъ и усиліями.

Какъ много на этихъ лицахъ бываетъ обыкновенно на­
писано какого то неземного настроенія.

Вы видите, что всѣ они переполнены мыслями и идеями 
совершенно чуждаго вамъ порядка.

Они, какъ будто, не слышатъ обычныхъ суетливыхъ рѣчей 
окружающей ихъ публики, ѣдущей въ этихъ вагонахъ по 
дѣламъ міра сего.

И въ то же- время они стараются ни звукомъ, ни намекомъ 
не заявить вамъ, что „они-де паломники, за нѣсколько сотъ, 
а быть можетъ и тысячъ верстъ совершаютъ свое бого­
моленіе".

А между тѣмъ сколько среди нихъ есть людей, которые брели 
вотъ до этого самаго Козлова изъ далекаго Кіева, имѣя въ 
карманѣ только лишь рубль съ четвертью. Изъ области 
Войска Донскаго, изъ Вологды.

Были среди нихъ и такіе, которые вотъ, вотъ только 
сейчасъ отправили изъ своей семьи на войну „всѣхъ трехъ 
мужиковъ, единственныхъ работниковъ".

— „Только третьяводнясь, родимый, отправили... Онн, 
значитъ, направились въ Кіевъ по желѣзкѣ, а мы пѣшеч­
комъ сюда къ новоявленному святителю. Божію".

Какъ то робко, стыдливо, полушепотомъ говорила мнѣ 
одна изъ богомолокъ села Малой Моршевки моршанскаго 
уѣзда.



—  74 —

Какая изумительная сила духа!
Какая поразительная красота народной мощи!
Дѣтей русскаго хлѣбороднаго царства!
Дайка этотъ самый подвигъ, эту самую богатырскую силу 

воли нашей деревенской крестьянки-матери, которая одной 
рукой благословляя широкимъ крестомъ уходящихъ на 
бранную сѣчу троихъ сыновей, другою подтягиваетъ сзади 
веревками бѣлый холщевый котомку-мѣшокъ, а потомъ 
обмахнувши рукавомъ порыжѣлаго зипуна набѣжавшія 
слезы, круто поворачиваетъ въ путь дороженьку во святыя 
мѣста,—какой нибудь иностранкѣ, чтобы объ ней писали во 
всѣхъ газетахъ, во всѣхъ журналахъ и снимали съ нея 
милліонъ фотографій и кинематографическихъ лентъ.

Да, положительно на русскомъ народѣ сказывается ста­
ринная русская примѣта:

„Чѣмъ сильнѣе, тѣмъ смирнѣе
„Чѣмъ величественнѣе, тѣмъ незамѣтнѣе'1...

III.

Пріѣхали.
Въ моментъ стоявшіе передъ вокзалами извощики были 

разобраны, и одна часть публики осталась съ багажемъ 
дожидаться возвращенія отвозившихъ пассажировъ воз­
ницъ; а сѣрые, сермяжные, русскіе богатыри-пилигримы 
пошли огромной толпой съ котомками за плечами по прямой, 
какъ стрѣла Дворянской улицѣ, ведущей отъ вокзала въ 
центръ самаго города.

Красивое впечатлѣніе производитъ Тамбовъ своими ши­
рокими улицами, и частыми садами, и скверами.

Такъ какъ мы пріѣхали въ то время, когда уже шло 
всенощное бдѣніе и когда, по нашему разсчету, по разсчету 
людей, привыкшихъ въ девятомъ часу вечера считать время 
конца этого Богослуженія, — мы рѣшили въ этотъ вечеръ 
уже не итти ко всенощной.

Но, каково было наше удивленіе, когда перезвоны въ Там­
бовскихъ церквахъ были слышны и въ одиннадцатомъ, и въ 
двѣнадцатомъ часу ночи, и прислуга гостинницы заявила 
намъ: „что у насъ, дай Богъ здоровья Архіепископу Кириллу, 
всенощное бдѣніе кончается нерѣдко около полуночи, и



обыватели такъ пріохочены къ церкви, что это ихъ не обре­
меняетъ ни на одно мгновенье1*.

И мы, увидавши богослуженіе въ слѣдующіе дни, убѣди­
лись, что въ этихъ словахъ не было преувеличенія...

Въ девять часовъ утра слѣдующаго дня въ соборныхъ 
храмахъ и приходскихъ церквахъ Тамбова раздался благо­
вѣстъ къ поздней литургіи.

Отъ вокзала. Дворянская улица.

Но выработанному Тамбовскимъ Архіепископомъ чину тор­
жествъ, по случаю прославленія мощей святителя Иитирима, 
въ этотъ день должны были быть совершены, кромѣ позд­
нихъ и раннихъ литургій" въ 'верхнемъ соборѣ,—Тамбовскій 
соборъ состоитъ изъ двухъ частей: верхней н нижней; въ 
послѣдней обрѣтаются мощи святителя, -  и въ Крестовой 
церкви архіерейскаго дома—среднія литургіи.

Когда мы, минуя прекрасный соборный скверъ, вышли на 
соборную площадь, то мы были поражены, въ самомъ точ­
номъ'смыслѣ этого слова.

Передъ нами было море головъ.
Какое разнообразіе въ одеждѣ, въ лицахъ.
Но что особенно поражало, это та изумительная, благого­

вѣйная тишина, которая ни на одно мгновеніе не соотвѣт­
ствовала этой народной массѣ, опредѣлить которую было по  
моему мнѣнію нельзя сотней, й даже двумя сотнями тысячъ.

Посреди площади возвышался огромный, со всѣхъ сторонъ 
открытый павильонъ.



—  76 —

Когда я только что выходилъ изъ сквера на площадь, въ 
ото время былъ Великій выходъ, и священнослужители про­
износили: „Благочестивѣйшаго, Самодержавнѣйшаго"...

Насколько была велика тишина въ этой многотысячной 
толпѣ, можно судить по тому, что я, находясь еще у выхода 
изъ сквера, слышалъ долетавшія до меня отдѣльныя слова 
этого поминовенія.

Наконецъ кончилось великое поминовеніе, дрогнула толпа, 
и всѣ, какъ одинъ человѣкъ, запѣли: „аминь" и „яко да 
Царя“.

Соборъ и площадь, на которой происходили народныя торжества.

Удивительно стройно и мощно было это пѣніе.
Пѣли рѣшительно всѣ.
Пѣлъ каждый, кто какъ умѣлъ.
Но это былъ одинъ мощный аккордъ.
Одна стройная, тысячеголосная мелодія.
Вотъ раздались глубокія по идеѣ, по мысли прошенія 

слѣдующей за симъ эктеньи:
„Ангела мирна, вѣрна наставника, хранителя душъ и тѣ­

лесъ нашихъ у Господа просимъ“.
И когда всѣ эти молящіеся, мотивомъ, выражающимъ глу­

бокую, безпредѣльную просьбу, произнесли: „подай Господи1-, 
мнѣ показалось, что передъ этимъ павильономъ, у подножія 
этого совершающагося величайшаго изъ богослуженій, послѣ 
того, какъ вмѣстѣ съ силами небесными незримо снизошелъ



къ престолу священнослужителей Царь Царей, Господь нашъ 
Іисусъ Христосъ, въ лицѣ этой огромной массы объединен­
ныхъ общей молитвой людей, склонила смиренно свою выю 
наша, въ данный моментъ, угнетенная обидой обезумѣвшаго 
чужеземца, Россія и, указуя простертой десницей и на весь 
этотъ предстоящій народъ, и на этихъ обряженныхъ въ зе­
леноватые, какъ бархатъ скошенныхъ полей далекаго Запада, 
„хаки“, готовящихся на бранный подвигъ ея дѣтей; и на 
тѣхъ, которые уже тамъ, вблизи боевого огня,—съ скорбью 
матери, съ тихой печальной, но полной вѣры, надежды, моль­
бою въ голосѣ изъ глубины материнскаго сердца, изъ нѣдръ 
самыхъ отдаленныхъ тайниковъ тѣхъ воспоминаній о все­
сильной Божьей помощи, ниспосылавшейся ей въ тяжкія ми­
нуты историческихъ скорбей, тихо произносила, съ вздохомъ, 
смиренно раскаиваясь и въ своихъ былыхъ ошибкахъ, и въ 
своихъ минувшихъ грѣхахъ;

„Подай Господи!“
И наглядно, осязательно, хотя и духовно, чувствовалось, что 

Всемогущій Господь, никогда неизгонявшій отъ Себя ни 
одного изъ приходящихъ къ Нему, внималъ этой молитвѣ).

Казанскій мужской монастырь. Мѣстопребываніе епископа.

И это сознаніе проникало здѣсь въ каждую человѣческую 
душу и переполняло ее еще болѣе искреннимъ желаніемъ, 
еще больше, еще горячѣй сливаться со своимъ Господомъ; 
еще больше отдавать Ему безраздѣльно всего самаго себя,



78 —

со всѣми своими скорбями, со всѣми угнетеньями, со всѣми 
большими и малыми думками...

Почти на всѣхъ лицахъ робкою стыдливою струйкой, текли 
обильныя слезы.

По особому милосердію Божію, за послѣднія десять, пят­
надцать лѣтъ въ нашемѣ отечествѣ это торжество считается 
уже не первымъ торжествомъ, но по настроенію молящагося 
народа, по его вдумчивому, глубокопрочувствованному отно­
шенію къ послѣднимъ торжествамъ, по его тихой, украшенной 
слезами молитвѣ, я ничего подобнаго нигдѣ не видывалъ.

Конечно, быть можетъ, найдутся люди, которые захотятъ 
объяснить это переживаемымъ страною настроеніемъ.

Пусть будетъ такъ.
Это еще сильнѣе подчеркиваетъ тотъ, въ высокой степени 

знаменательный фактъ, что духъ русскаго народа, всей его 
великой страны, за переживаемыя нами внутреннія лихолѣтія 
не умиралъ, даже не тлѣлъ и не мерцалъ, а неизмѣнно го­
рѣлъ и разгорался стремленіемъ, любовью, безграничнымъ 
довѣріемъ къ родному православію.

Когда создалось одно общее нестроеніе, когда приключилась 
одна общая бѣда, этотъ народъ твердо, опредѣленно, сознательно 
понесъ свою бѣду къ Тому, Кто только лишь Одинъ можетъ 
устранить ее, или помочь пережить ее.

Это одна часть Россіи—народъ.
А другая, въ лицѣ святой Православной Церкви, которою 

неизмѣнно руководитъ возглавляющій ее Господь нашъ Іисусъ 
Христосъ, не сговариваясь съ своими собратьями, съ своими 
сочленами, съ своими дѣтьми, какъ одинъ человѣкъ, какъ 
одна душа, пошла на встрѣчу великому желанію русскаго 
народа.

И вотъ здѣсь на стогнахъ древняго гор. Тамбова, сошлись 
эти два, взаимно стремящіяся другъ къ другу начала.

Я не могу не подчеркнуть здѣсь того высокознаменатель­
наго факта, который, какъ бы не силились закрывать на него 
глаза, не увидать нельзя; который, какъ бы не стремились 
враги Церкви замалчивать его, заставитъ камни говорить о 
себѣ.

Фантъ, надъ которымъ должно остановиться не историку 
будущаго, а ради нашего счастья, ради спасенія нашей души.



—  79  —

сейчасъ же, теперь, сію секунду намъ самимъ, его живымъ очевид­
цамъ и наблюдателямъ.

Остановиться и продумать.
И запечатлѣть въ своей душѣ все, что она скажетъ намъ.
Я, конечно, имѣю въ виду настоящіе святые дни просла­

вленія мощей святителя и чудотворца Тамбовскаго ГІитирима.
Это событіе говоритъ чрезвычайно много.
Прежде всего, оно указываетъ на то, что Господь любитъ 

нашу страну.
Что Онъ оберегаетъ наше святое Православіе.

Набережная рѣки Цны, въ Тамбовѣ около Покровской церкви.

Стоило только въ дни дурно понятыхъ свободъ втолкнуть 
въ нашу жизнь самыя отрицательныя стороны другой, чуждой 
намъ и нашему родному Православію, жизни, чтобы Всемо­
гущій Господь, Самъ незримо пришелъ въ нашу Православ­
ную Церковь и началъ возжигать въ ней тѣ свѣтильники, 
тѣ маяки, которые цужны въ наступившемъ мракѣ жизни.

И знаменательнѣе всего тотъ фактъ, что это великое исто­
рическое возженіе всегда и неуклонно предшествовало тѣмъ 
смутнымъ событіямъ, которыя съ мѣста въ карьеръ пусти­
лись въ атаку нашей святой Православной Церкви.

Кто могъ думать, что открытіе мощей святителя Черни­
говскаго Ѳеодосія, а затѣмъ преподобнаго Серафима Саров­
скаго чудотворца, предшествовало надвинувшимся на нашу 
страну двумъ тяжелымъ событіямъ: скорбной японской войнѣ 
и не менѣе скорбнымъ событіямъ 1905— 1908 годовъ.



—  80 —

Кто дерзнетъ отвергнуть тотъ изумительный фактъ, что 
въ ото время п исключительно ради поддержки и Православія, 
и русскаго народа послѣдовало открытіе мощей живого при­
мѣра твердаго, неуклоннаго несенія своего долга, святителя 
Іоасафа Бѣлгородскаго, и высоконазидающее души нашихъ 
женъ, матерей, сестеръ, дочерей, въ періодъ исканія ими 
новыхъ сомнительныхъ путей, православленіе Анны Кашин­
ской?

Развѣ эти великія событія, помимо своего явнаго, откры­
таго, указаннаго значенія въ нашей современной жизни, 
виртуально нс свидѣтельствовали о томъ, что вся надвинув­
шаяся на нашъ народъ и существеннымъ образомъ на наше 
Православіе атака самыхъ возмутительныхъ, самыхъ ужасныхъ 
нападокъ шла къ намъ извнѣ?

А между тѣмъ это именно такъ.
Ибо, если бы это было иначе, если бы это шло изъ сердца 

самого русскаго Православнаго народа, — не могли бы изъ 
сердца этого же самаго народа и его родной религіи изли­
ваться тѣ источники Божественной благодати, которые идутъ 
въ защиту этого самаго народа.

Ибо не ложенъ Господь въ Своемъ Божественномъ словѣ, 
а послѣднее говоритъ:

„Не можетъ изъ одного и того же источника итти и горь­
кая и сладкая вода“ *) и

„...царство раздѣлившееся само въ себѣ опустѣетъ -)“
И послѣдующая жизнь подтвердила это:
Всѣ эти волны различныхъ формъ нововѣрія.
Всѣ эти политическія движенія.
Всѣ эти возмущавшіе духъ и сердце каждаго истинно­

русскаго человѣка, протесты, забастовки.
Все это и въ 1905 году, и въ послѣдующихъ годахъ, до 

настоящаго 1914, когда сама жизнь сорвала маску съ нашихъ 
враговъ.

Все это пришло къ намъ извнѣ, изъ чуждой намъ жизни, изъ 
чуждыхъ и враждебныхъ намъ рукъ.

Кто и что бы не говорилъ противное этому положенію, 
будетъ лжецъ передъ своей личною совѣстью.

Но, повторяю, Господь любящій Свой народъ уже въ 
1896 году поднялъ за насъ мечъ Своей великой защиты и 
яркими маяками освѣтилъ нашу внѣшную и духовную жизнь.

') Іак. 3, 11. *) Лук. 11, 17.



—  81 —

А развѣ кто нибудь осмѣ>лится возразить противъ того, 
что открытіе мощей, прежде всего, великаго праведника, 
великаго патріота „россійскія земли41, святителя Ермогена,— 
а затѣмъ убѣдительнѣе этого факта уже быть не можетъ— 
святителя и чудотворца Пнтирима въ самый разцвѣтъ рус­
ской мобилизаціи на войну противъ забывшаго Христа, уто­
нувшаго въ своей гордынѣ, безумнаго Голіафа, жалкой па­
родіи то Нерона, то Наполеона, — Прусскаго короля Виль­
гельма, которому не только исторія будущаго, а и совре­
менное человѣчество придастъ совершенно правильный эпи­
тетъ „окаяннаго44 1),—развѣ это не свидѣтельствуетъ о великой 
любви къ намъ, русскому народу, Господа?

Развѣ это не свидѣтельствуетъ объ исключительной любви 
Его къ нашей святой Православной Церкви?

Вѣдь, чтобы не говорили враги этой Церкви, они не мо­
гутъ обвинить ее въ томъ, что она предвидѣла это событіе 
9-го іюня 1914 года, когда былъ представленъ всеподдан­
нѣйшій докладъ оберъ-ирокуроромъ Святѣйшаго Синода объ 
открытіи мощей Святителя ІІитирима на Высочайшее Госу­
даря Императора благовоззрѣніе.

Когда даже наканунѣ объявленія Германіей войны Россіи 
19-го іюля никто не зналъ объ этомъ.

А развѣ всѣ эти факты, и въ особенности послѣдній фактъ, 
не свидѣтельствуютъ о томъ благодатномъ водительствѣ са­
мимъ Господомъ Его Святой Православной Церкви, возглав­
ляемой Имъ?

Вѣдь не черезъ католицизмъ, не черезъ лютеранъ, не че­
резъ всѣ разнообразные виды существующаго теперь въ 
Россіи нововѣрія и не черезъ различныя сатанинскія, охва­
тившія весь міръ ученія спиритизма, оккультизма и теосо­
фіи послѣдовало это чудо изъ чудесъ современной жизни.

А только лить черезъ святую Православную христіанскую 
Церковь.

Значитъ именно только съ нею и въ ней Самъ Господь.
Значитъ только въ ней одной и можно получить истинную 

мощь и силу Божественнаго благословенія.
Значитъ именно ее, единственную во всей вселенной и не поко- 

леблятъ врата ада.
В. П. Быковъ.

(Окончаніе слѣдуетъ).

1) „Вильгельмъ Окаянный".
голосъ цкгкви. 6



Подъ громовымъ ударомъ.

— Лежу, завернутый въ шинель. Около меня ло­
шадь. Передовая позиція. Кругомъ никого нѣтъ. Ждемъ 
боя. Цѣлую тебя и дѣтей. Твой Миша.

Это было послѣднее извѣстіе, которое пришло съ 
театра военныхъ дѣйствій. И съ тѣхъ поръ вотъ уже 
полторы недѣли ни звука, ни строчки.

Марья Антоновна за эти дни стала неузнаваема: 
красивое молодое лицо ея осунулось, глаза, въ кото­
рыхъ еще недавно было столько огня, столько чисто 
женскаго кокетства, потускнѣли, и около нихъ легли 
какія-то изсиня-черныя тѣни, вся она похудѣла и точно 
согнулась.

Дѣти: Вѣра 6-ти лѣтъ, Варя—3-хъ и семимѣсячный 
Котикъ ее раздражали и каждую минуту доводили до 
слезъ.

Молоко у ней пропало, и Котикъ поэтому цѣлыми 
часами кричалъ, не переставая. Она отдавала его на 
руки няньки, а сама затыкала уши, чтобы не слышать 
этого отчаяннаго, дѣтскаго крика и запиралась въ 
спальнѣ или уходила на улицу и безцѣльно ходила 
взадъ и впередъ по глухимъ пустымъ переулкамъ, пока 
ноги не отказывались служить ей, и она въ изнемо­
женіи готова была упасть.



—  83  —

Тогда она возвращалась домой, и тамъ ничего не 
могла дѣлать, потому что работа валилась изъ рукъ. 
Все ея вниманіе приковано было къ часовой стрѣлкѣ, 
и когда та придвигалась къ часу прихода почты, Марья 
Антоновна дѣлалась вся— какъ натянутая струна, какъ 
обнаженный нервъ: прислушивалась къ каждому шагу 
на парадной лѣстницѣ, вздрагивала при каждомъ звонкѣ.

Но почты не было.
Тогда она ложилась на кровать лицомъ ръ подушки 

и плакала, плакала, какъ дитя.
—  Маня, да вѣдь нельзя же такъ, вѣдь у тебя 

дѣти...— пробовала урезонить ее старушка мать,— вѣдь 
прямо грѣхъ такъ убивать себя.

—  Грѣхъ? почему вы раньше молчали о томъ, что 
грѣхъ? Почему вы раньше ничего не говорили мнѣ 
ни о грѣхѣ, ни о Богѣ?— не то. съ озлобленіемъ, не 
то съ горечью спрашивала Марья Антоновна, глядя на 
мать почти съ ненавистью.— Вы сами, когда еще я 
дѣвченкой была, говорили, что не знаете, есть Богъ 
или нѣтъ,— и я теперь не знаю... а нѣтъ Бога, нѣтъ и 
грѣха... не грѣхъ если я и руки на себя наложу, по­
тому что не могу я пережить всего этого... не могу... 
не могу...

Въ другіе разы этотъ приступъ отчаянія и тоски 
смѣнялся тихимъ плачемъ. Какъ маленькая дѣвочка, 
садилась Марья Антоновна на скамейку около матери 
и положивъ голову ей въ колѣни, шептала:

—  Какъ я жила? Какъ мы жили? Развѣ можно было 
жить такъ!.. Господи, если бъ вернулось все!.. Если бъ 
Миша остался живъ! Все было бы иначе! Онъ самъ 
понялъ бы многое!.. А такъ развѣ это жизнь?

—  Ну какъ же, Маня, жить еще? Нервная ты просто 
стада. Жили, какъ и нужно. Всѣ молоды были, и всѣ 
такъ жили: веселились, выѣзжали, у себя вечера устраи-

6 *



—  84 —

вали,—ну что тутъ худого? Дѣти здоровы, растутъ... 
не понимаю, какъ же жить еще? И теперь тебя обез­
печатъ...—говорила та, повидимому, мало озабоченная 
судьбой зятя. Но Марья Антоновна ее прерывала:

— Ахъ нѣтъ, нѣтъ... я не про то... вы говорите 
совсѣмъ другое...—И въ тоскѣ, въ досадѣ уходила въ 
свою комнату.

Былъ сѣрый осенній день.
Марья Антоновна, какъ все это время, нервничала. 

Котикъ опять плохо спалъ, мучился желудкомъ и кричалъ.
— Господи, до чего же изводитъ этотъ крикъ! 

Няня,—крикнула Марья Антоновна,—дай его сюда, а 
сама выведи дѣвочекъ погулять, да не надолго, на 
четверть часа.

Маленькое блѣдненькое личико черезъ минуту смо­
трѣло на нее изъ голубого одѣяльца. Почувствовавъ 
перемѣну рукъ, ребенокъ пересталъ плакать и смо­
трѣлъ на мать большими синими глазками, громко 
чмокая соску и иногда неровно вздыхая, уставъ отъ 
долгаго плача и крика.

— Что, крикунъ мой? Что, Котикъ маленькій?—раз­
говаривала съ нимъ мать:—наблажился? Наплакался? 
а? что, животикъ болитъ? Животикъ у Котика болитъ?

Ребенокъ смотрѣлъ на нее, слушалъ, точно понимая 
ее, и вдругъ неожиданно улыбнулся... И эта улыбка 
перевернула всю ея душу.

— Маленькій мой, милый...—Она поднесла ребенка 
къ себѣ и долгимъ жаркимъ поцѣлуемъ припала къ 
безкровной щечкѣ, на которой отъ улыбки была ма­
ленькая ямочка:—гдѣ нашъ папа, Котикъ? Гдѣ папа?— 
И вдругъ смягчившись, точно растаявъ отъ прикосно­
венія этого крохотнаго существа или отъ жалости, 
острой и обжигающей душу, къ себѣ и къ нему, Марья 
Антоновна заплакала.



Крупныя слезы потекли по ея щекамъ; она глотала 
ихъ, такія соленыя, такія горькія, и не замѣтила, какъ 
онѣ падали и на щечку Котика. Тотъ смотрѣлъ, смо­
трѣлъ на мать и вдругъ сморщился и тоже заплакалъ.

Мать привела себя въ порядокъ и, уже безъ раз­
драженія, перепеленала Котика, и стала укачивать...

— Хоть бы какая нибудь отрада! Какое бы нибудь 
утѣшеніе!—въ тоскѣ смотрѣла она на „стильную“ обста­
новку своихъ комнатъ, на дорогія гравюры, которыя 
всегда покупалъ Миша, на нарядныя кровати, изъ ко­
торыхъ теперь одна стояла пустая.

Пустота и тоска была въ душѣ.
— Молиться?—Но она не умѣла молиться, она ни­

когда не молилась, у нихъ и образовъ то даже нѣтъ 
въ квартирѣ: ни одного образа! И Миша никогда не 
молился, и Миша говорилъ, что онъ -боится „безпо­
коить" Господа Бога и докучать Ему.

Марьѣ Антоновнѣ стало вдругъ жутко и холодно, 
когда она припомнила, какимъ тономъ говорилъ все 
это Миша. Какъ теперь, тамъ, на передовой позиціи?.. 
Неужели и тамъ онъ говоритъ такъ же? Или, можетъ 
быть, теперь онъ зоветъ, вопитъ къ Богу... А Богъ?., 
слышитъ ли Онъ? видитъ ли? Есть ли Онъ вообще, 
есть ли кто нибудь за этимъ сѣрымъ небомъ?.. Мысли, 
одна другой темнѣе, вихремъ кружатся въ головѣ, пока 
Марья Антоновна нервно ходитъ взадъ и впередъ по 
комнатѣ, укачивая Котика.

—■ Молится... да, можетъ быть, уже цѣтъ его? Мо­
жетъ быть, уже умеръ онъ, убитъ?.. Можетъ быть, 
мучается на полѣ, раненый, не подобранный... Можетъ 
быть, онъ съ проклятіемъ уходитъ изъ жизни...—-Опять 
спазма въ горлѣ Марьи Антоновны, опять нѣтъ ника­
кого ощущенія, кромѣ ощущенія надвинувшагося ужаса, 
безпросвѣтной темноты, непосильной муки.



—  86 -

Раздался звонокъ, и она вздрогнула такъ, что чуть 
не уронила ребенка. Но послышался голосъ Вѣрочки, 
и она вспомнила, что это вернулись дѣти.

Черезъ минуту нянька пришла въ спальню.
— Ужасти что тамъ на улицѣ дѣлается... народу 

вездѣ... крестные ходы...—говорила она, взявъ Котика 
изъ рукъ Марьи Антоновны.

— Крестные ходы... а почему? — спросила Марья 
Антоновна.

— Да молебны о побѣдѣ служатъ... и здѣсь мимо 
насъ пойдутъ... вонъ столики приготовлены.

Марья Антоновна наклонилась къ окну. Напротивъ 
у лавки дѣйствительно былъ выставленъ столикъ, по­
крытый бѣлой скатертью, икона въ серебряной ризѣ 
и чашка съ водой.

— Крестный ходъ... — Марьѣ Антоновнѣ вспомни­
лось, какъ еще нѣсколько недѣль тому назадъ Миша 
громко расхохотался, когда ему сказали, что крестьяне 
окрестныхъ деревень той мѣстности, гдѣ они жили на 
дачѣ, собираются служить молебенъ о дождѣ, а потомъ 
пойдутъ съ крестнымъ ходомъ по всѣмъ деревнямъ.

— Ха... ха... ха...—смѣялся Миша,—молебенъ о дождѣ! 
Вотѣ темень-то мужицкая... Положимъ здѣсь въ де­
ревнѣ понятно... вотъ въ городѣ такъ ужъ прямо дико! 
да и кто и ходитъ то съ этими крестными ходами? 
Мужики, бабы, да хулиганы.

Тогда Марьѣ Антоновнѣ не было страшно слушать 
ни этотъ смѣхъ, ни эти слова мужа: фна вѣдь и сама 
не была вѣрующей: но теперь почему-то именно этотъ 
моментъ вспомнился ей, почему то вдругъ стало такъ 
жутко, такъ сиротливо.

Она прильнула лбомъ къ стеклу окна и смотрѣла 
на эту толпу мужиковъ, ожидающую крестный ходъ;



—  87 —

вѣроятно, онъ уже показался, такъ какъ многіе сняли 
шапки и крестились.

Нѣсколько бабъ, съ ребятами выстроились въ оче­
редь, чтобы.пройти подъ иконами.

Вотъ показался народъ съ другой стороны, потомъ 
фонарь, хоругви, иконы... вотъ какой-то старичекъ-свя- 
щенникъ въ потертой камилавкѣ, въ поношенной ризѣ.,, 
подошли къ столику... начался молебенъ... Марья Анто­
новна слышитъ, какъ поютъ „Спаси, Господи, люди 
Твоя“.., видитъ, какъ десятки рукъ поднимаются для 
крестнаго знаменія, машинально крестится и она, глядя 
на качающуюся хоругвь, на которой изображена икона 
Богоматери, но на душѣ у ней пустота.

Крестный ходъ прошелъ мимо, оставивъ въ ея душѣ 
только угнетающую, тяжелую тоску.

— Счастливые... они хоть могутъ молиться, вѣрить 
по-дѣтски... у ней и этого нѣтъ... а это, кажется, самое 
главное...

II.

Всю ночь не спалось Марьѣ Антоновнѣ. Отъ будуар­
наго фонаря разливался мягкій розоватый полусвѣтъ. 
Но сегодня онъ напоминалъ ей зарево пожара, вызы­
валъ что-то кошмарное, и она потушила его; зажгла 
обыкновенную свѣчу подъ зеленымъ колпачкомъ.

Грудь давила все та же тоска, а въ болѣзненно ра­
ботающемъ мозгу вставало съ поразительной ясностью 
все прошлое, и почему-то вставалъ день ихъ свадьбы, 
такой яркій, солнечный.

Оба они были тогда такъ молоды и такъ счастливы. 
Они любили другъ друга, и для нихъ, собственно, не 
нужно было бы никакого вѣнчанья, никакихъ лишнихъ 
церемоній, но приличіе этого требовало. Живо вспо-



—  88

минается Марьѣ Антоновнѣ, сколько забавнаго было 
тогда. Отецъ ея умеръ, когда ей было 5 лѣтъ, и къ 
вѣнцу благословлялъ одинъ старичекъ-генералъ, другъ 
ихъ дома, милый и Добродушный человѣкъ, но не безъ 
странностей.

И именно странностью казалось тогда и ей и Мишѣ, 
съ какой серьезностью и даже съ волненіемъ благо­
словлялъ онъ ихъ обоихъ, когда они пріѣхали изъ 
церкви.

Въ церкви Марьѣ Антоновнѣ было все время какъ-то 
весело: смѣшно было, какъ растерялся Миша, когда 
она вошла въ церковь; смѣшно, какъ шаферъ мѣнялъ 
имъ кольца и, такъ какъ Миша слишкомъ плотно на­
дѣлъ первый разъ на палецъ кольцо, забывъ, что оно 
не его, а невѣсты, то шаферъ съ такой силой снялъ 
его, что оно выскользнуло и покатилось. . Смѣшно и 
весело было даже тогда, когда повели ихъ кругомъ 
аналоя, и только что-то чуть-чуть ущемило сердце, 
когда запѣли о святыхъ мученикахъ... запѣли торже­
ственно и, какъ показалось ей тогда, грустно... зачѣмъ, 
при чемъ тутъ мученики?—мелькнуло тогда въ головѣ 
Марьи Антоновны.

Потомъ скоро начались поздравленія.
Опять было весело.
Вотъ пріѣхали домой.
— Наконецъ-то кончились всѣ церемоніи!—смѣясь, 

проговорила она. Но оказалось, что кончилось еще не 
все: старичекъ-генералъ встрѣтилъ ихъ на порогѣ и 
торжественно благословилъ иконой:

— Дай Богъ счастья вамъ... Дай Богъ радости, много 
радостей... Но и горе въ жизни неизбѣжно, такъ вотъ 
тогда... пусть Господь поддержитъ васъ, будетъ съ 
вами... не забывайте о Немъ ни въ горѣ ни въ радости.



—  89 —

И отчего-то голосъ дрожалъ у старика, и даже слезы 
были на глазахъ.

Теперь Марья Антоновна вспомнила его, а тогда 
почти и вниманія на его слова не обратили.

Поставили образа, которыми ихъ благословляли, въ 
свою нарядную спальню, на столъ, такъ какъ уголъ 
занятъ былъ картиной знаменитаго художника, и долго 
не могли найти имъ подходящаго мѣста.

Жизнь потекла счастливая, радостная, довольная.
Оба увлекались и спортомъ, и театромъ, лѣтомъ 

ѣздили за границу.
Оба жили широко, мужъ зарабатывалъ много. Дѣти 

ихъ радовали и занимали.
Словомъ, жизнь была полна, хотя они ни о комъ, 

кромѣ себя не думали, и только теперь, когда грянулъ 
громъ, вдругъ обнаружилась ея страшная, невыноси­
мая, зіяющая цустота.

Марья Антоновна вдругъ почувствовала себя не­
счастной, одинокой, безпомощной; вдругъ почувство­
вала, что если отъ нея "уйдетъ Миша, то съ нимъ 
уйдетъ весь смыслъ ея жизни, безъ него наступитъ 
ужасъ, который приведетъ ее къ могилѣ, къ самоубій­
ству... Жить нечѣмъ...

— Дѣти... но что дѣти? Растить ихъ для того, чтобы 
такъ же рисковать каждую минуту потерять ихъ?! Да 
и что дать имъ? Какъ сдѣлать ихъ жизнь не пустою? 
Какъ ихъ подготовить ко всѣмъ ужасамъ жизни?— 
никогда раньше эти вопросы не приходили въ голову 
Марьѣ Антоновнѣ, а теперь они всѣ разомъ тѣснились 
въ ея мозгу и, заслоняя ихъ вбѣ, душу терзала мысль 
о Мишѣ:—живъ ли онъ? вернется ли? что чувствуетъ 
онъ тамъ, передъ лицомъ смерти? Боже мой, Боже 
мой, еслибъ умѣть молиться! Еслибъ имѣть хоть это 
счастье!



—  90 —

Дрожа отъ ночной свѣжести, и отъ безсонныхъ ча­
совъ, и отъ внутренняго волненія, Марья Антоновна 
все-таки встала съ постели, накинула на себя теплый 
капотъ и начала, какъ всегда, безцѣльно ходить по 
комнатѣ, заглушая этимъ безумную боль въ душѣ.

Утромъ она вышла въ столовую, страшная, какъ тѣнь.
— Къ доктору бы тебѣ сходить, Маня,— сказала ей 

мать, разливая чай и сухими аристократическими ру­
ками раскладывая дѣтямъ булки.

— Ахъ, бросьте вы, мама! Развѣ поможетъ это? Я 
не знаю, вы какая-то деревянная! Неужели вы ничего 
не чувствуете? Я знаю, вы не любите Мишу... но те- 
перь-то развѣ нельзя все забыть? Вы такъ говорите, 
точно онъ чужой вамъ и мнѣ... и я еще должна это 
слушать... О Господи!— Марья Антоновна съ шумомъ 
поднялась со стула и выбѣжала изъ комнаты.

Съ ней сдѣлалась истерика.
— Матушка барыня, хоть бы къ „Скорбящей" схо­

дили вы... родная!— со слезами глядя на нее, говорила 
старуха-кухарка: —  много милостей у Царицы-то не­
бесной, авось и барина вашего сохранитъ...

—  Да ты пойми, Марѳуша: передовая позиція, вѣдь 
это никакой надежды...— плакала Марья Антоновна.

— Да Господь то, можетъ, какъ разъ его и поми­
луетъ, пронесетъ мимо пули-то шальныя... пойдите, 
барыня... на Стеклянномъ это... много чудесъ тамъ 
совершается... я сама тамъ исцѣлимши была отъ ноги... 
такой ревматизмъ былъ, думала, совсѣмъ и ходить 
не смогу, а вотъ спасла Матерь Божія...— говорила 
Марѳуша.

И отъ того л'и, что говорила она, и отъ другого 
чего, или отъ самаго тона ея голоса, но Марьѣ Анто­
новнѣ стало какъ будто легче. А Марѳуша все по­
вторяла:



—  91 —

— Пойдите, право...
— Подожду еще... можетъ быть, письмо придетъ.
Прошло еще нѣсколько дней: письма все не было.

III.

— Радуйся, купель, въ ней же вся скорби наша, 
погружаются...

— Радуйся, чаше, ею же радость и спасеніе вос­
пріемлемъ!

Толпа народа стояла на колѣняхъ передъ чудотвор­
ной иконой Богоматери; стояла затихшая, изрѣдка 
тяжко и глубоко вздыхающая, безмолвно плачущая, 
тихо скорбящая.

И слова священника, негромко, но внятно читавшаго 
акаѳистъ, падали, точно свѣтлыя звѣзды, въ темную 
глубину измученнаго народнаго сердца.

Часовня была полна народу, и огромный подсвѣч­
никъ передъ образомъ все пополнялся и пополнялся 
новыми свѣчами. Особенно много было свѣчей пяти­
копеечныхъ и трехкопеечныхъ. Онѣ такъ и передава­
лись по рукамъ съ прибавленіемъ: „Царицѣ Небес­
ной", „Скорбящей", „Всѣхъ Скорбящихъ Радости..." —и 
вмѣстѣ съ ними передавались Царицѣ Небесной вздохи 
и скорби темнаго бѣднаго люда.

Много было женъ запасныхъ.
Онѣ пришли сюда съ ребятишками, но, къ удивле­

нію, и дѣти не плакали, и ничто не нарушало тишины, 
въ которой совершалось это „молебное пѣніе".

— Радуйся, скорбей нашихъ Услажденіе!
— Радуйся, печалей нашихъ Утоленіе!
Ясно и вдумчиво выговариваетъ священникъ.
Кто-то заплакалъ тихо, точно украдкой. Кто-то громко

вздохнулъ, и вздохъ похожъ былъ на короткій стонъ.



—  92

Этотъ вздохъ заставилъ вздрогнуть Марью Антоновну, 
стоявшую впереди у самой рѣшетки.

До сихъ поръ, точно окаменѣлая, стояла она непо­
движно, судорожно сжавъ въ рукѣ перчатку, стиснувъ 
зубы, и сухими, полными безысходной муки глазами 
смотрѣла на темный ликъ Богоматери, на эту икону, 
къ которой такъ странно и плотно пристали чьи-то 
трудовые мѣдные грошики... Смотрѣла, точно ничего 
не понимая, на мягкое сіяніе лампады, озаряющей 
образъ, на усталое, болѣзненное лицо священника, и 
молитвы не было въ душѣ.

Только тяжелый, обычный въ эти дни, неподвижный 
камень лежалъ тамъ,, глубоко, глубоко.

Сердце, еще недавно исходившее слезами, теперь 
только ноетъ, но ноетъ день и ночь, ноетъ то силь­
нѣе, то слабѣе, ноетъ отъ боли, ноетъ иногда такъ 
нестерпимо, что отъ боли захватываетъ духъ и тем­
нѣетъ въ глазахъ.

Потомъ это проходитъ и смѣняется тѣмъ страннымъ 
отупѣніемъ, какимъ-то окаменѣніемъ, которое у Марьи 
Антоновны было сейчасъ.

И вдругъ этотъ стонъ! Кто-то такъ тяжко вздох­
нулъ! Кто-то, точно не стерпѣвъ, выкрикнулъ свою боль.

Марья Антоновна вздрогнула и инстиктивно оберну­
лась: простая, повидимому, фабричная, еще молодая 
женщина, въ байковомъ сѣромъ платкѣ, изъ-подъ ко­
тораго выбивались пряди русыхъ волосъ, припала къ 
холодному полу часовни и уже почти навзрыдъ плакала:

— Матушка Царица Небесная, спаси моего мужа!— 
всхлипывала она. И столько горя, столько вѣры было 
въ этой мольбѣ!

Холодъ электрической искрой пробѣжалъ по всему 
тѣлу Марьи Антоновны. Клубокъ, свинцомъ стоявшій 
въ горлѣ, вдругъ растаялъ, откатился, и она тоже



—  93 —

вздохнувъ болѣзненно громко, вдругъ опустилась на 
колѣни, приникла головой къ рѣшеткѣ и заплакала.

И первый разъ за всѣ эти дни плакала мучительно 
сладко, долго, чувствуя, что ее всю охватываетъ не­
знакомое, какое-то жуткое и новое, радостное чувство 
вѣрЬі.

— И моего... спаси... Пресвятая, Пречистая! Ты все 
можешь!..—рыдала она, задыхаясь и захлебываясь отъ 
слезъ.

Когда она немного пришла въ себя, священникъ 
уже кончилъ акаѳистъ и, самъ стоя на колѣняхъ, чи­
талъ молитву:
» — Ты едина еси радости нашея ходатаца и, яко 
Матерь Божія и Мати милосердія, предстоящи у Пре­
стола Пресвятыя Троицы, можеши нам*. помощи: никто же 
бо притекаяй къ Тебѣ посрамленъ отходитъ...

— Пресвятая, Пречистая, да не отойду и я... темно, 
пусто ёъ душѣ... Ты просвѣти, Ты помоги... Спаси 
его... верни его... всю жизнь мою возьми...—Страстно 
молилась Марья Антоновна, а слезы градомъ катились 
по ея лицу, и она даже не успѣвала отирать ихъ.

Но на сердцѣ стало вдругъ легче, несравненно легче. 
И когда она прикладывалась къ иконѣ, ей показалось, 
что что-то теплое, ласковое, свѣтлое брызнуло ей въ 
душу.

Вмѣстѣ съ народомъ вышла она изъ часовни, вмѣстѣ 
дошла до паровика, и когда поднималась въ свою квар­
тиру, ей почему-то вспомнилось, какъ недавно Варя, 
долго плакавшая надъ сломанной куклой, заснула на­
конецъ у нея на колѣняхъ: и у нея было ощущеніе 
усталости ц покоя послѣ долгихъ слезъ на рукахъ 
матери.

— Ну вотъ и успокойся, живъ еще...—встрѣтила ея 
въ передней бабушка.



—  94 —

— Какъ? что? кто живъ?—не снимая шляпы, почти 
вскрикнула Марья Антоновна, не смѣя вѣрить себѣ.

— Господи! Кто? да Миша, конечно! Еще днемъ 
пришла коротенькая депеша:— „живъ, цѣлую".., вотъ 
смотри, увѣрься...—совала она дочери въ руку какую-то 
бумагу.

Безумно радостными глазами читала та эти два слова, 
потомъ припала къ нимъ губами и, задыхаясь уже отъ 
новыхъ волненій, сквозь слезы, безсвязно повторяла:— 
Ты... Ты... Пресвятая Матерь Божія... Спаси его... всю 
жизнь отдамъ Тебѣ... спаси... благодарю Тебя...

Мать подумала, что она бредитъ, и бросилась къ 
ней, но та отстранила ее...

—  Боже мой: мама, какъ поздно узнали мы!..— го­
ворила она.

Въ тотъ же вечеръ въ дѣтской и спальнѣ висѣли 
иконы Спасителя и Божіей Матери и передъ ними го­
рѣли лампады.

I V .

Опять идутъ недѣли, опять тянется мучительная 
неизвѣстность. Но нѣтъ уже безнадежнаго отчаянія 
въ душѣ Марьи Антоновны. Она занимается съ дѣтьми, 
ведетъ хозяйство, работаетъ въ городскомъ попечи­
тельствѣ для семей запасныхъ, а разъ въ недѣлю хо­
дитъ туда, на окраину города, куда тянутся безъ конца 
всѣ, кого бросила военная непогода въ бездну горя 
и муки.

И вечерами долго стоитъ она въ своей спальнѣ пе­
редъ иконой Богоматери и молится съ жаркой, все­
побѣждающей вѣрой за того, кто на землѣ ей всѣхъ 
дороже, всѣхъ ближе... молится и обѣщаетъ Царицѣ



—  93

Небесной принести Ей въ жертву все, если онъ вер­
нется, вернуть и его самого къ Богу и къ Церкви...

*  *
*

Гдѣ-то далеко, далеко гремитъ громъ войны... Гдѣ-то 
свищутъ пули, взрываются цѣлые полки, тысячи людей 
падаютъ подъ косой смерти... Гдѣ-то свершается правый 
и грозный Судъ Божій... А здѣсь, въ тишинѣ ночи, 
при мерцаніи лампадъ, неумолчно раздается молитва 
женъ, матерей и сестеръ:—-.пощади, спаси и помилуй.

Ал. Платонова.



Миссіонерскія бесѣды.

Бесѣда съ „ адвентистами седыиого-субботняго дня“ о субботѣ.

На IV* всероссійскомъ миссіонерскомъ съѣздѣ въ Кіевѣ 
въ іюлѣ; м. 1908 года выяснилось, что въ пропагандѣ сек­
тантства въ Россіи одно изъ первыхъ мѣстъ занимаютъ „адвен­
тисты седьмого-субботняго дня44. Пропаганда адвентизма ве­
дется теперь повсюду и особенно на югѣ и на юго-западѣ 
Россіи. Съ пропагандою выступаютъ не только русскіе сек­
танты (Юркины и др.), но и нѣмцы (Бехтеръ, Лебсакъ и др.). 
Наиболѣе же усердно пропагандируютъ адвентитскіе миссіо­
неры изъ-за границы—это: „кольпортеры44 или книгоноши 
(I. Перкъ и др.), „библеисты44, которые читаютъ и изъясняютъ 
Библію на „библейскихъ собраніяхъ44 (К. Шмаковъ и др.), 
и „проповѣдники44, которые устраиваютъ „призывныя собра­
нія14 для проповѣди и моленій, крестятъ, совершаютъ вечери, 
рукополагаютъ въ „проповѣдники", завѣдываютъ мѣстными 
миссіонерскими учрежденіями и разъѣзжаютъ съ миссіонер­
скими цѣлями по обширной территоріи (0. Вильдгрубе и др.). 
Двѣ главныя миссіонерскія огранизаціи заграничныхъ адвен­
тистовъ—„Международное Трактатное Общество44 и „Между­
народный 1 союзъ субботнихъ школъ", управленіе которыми 
сосредоточено въ Баттле-Креекѣ, въ Сѣверной Америкѣ, и 
которыя имѣютъ свои отдѣленія: въ Нью-Іоркѣ, Вашингтонѣ, 
Капштадтѣ, Калькуттѣ, Варбургтонѣ, Коллечъ-Вью, Монтенъ- 
Выо, Лондонѣ, Стокгольмѣ, Гельсингфорсѣ, Ватфордѣ, Мель- 
борнѣ, Базелѣ и Гамбургѣ—руководятъ пропагандою адвен­
тизма и въ Россіи, дѣйствуя въ ней, главнымъ образомъ, 
чрезъ свои отдѣленія въ Гамбургѣ, гдѣ для той же цѣли 
имѣются еще „Международное Издательское Общество" и 
миссіонерская школа.



— 97 —

Сильная пропаганда адвентизма въ Россіи побуждаетъ 
дѣятелей православной миссіи къ энергичной борьбѣ съ 
адвентитскими заблужденіями. И здѣсь прежде всего возни­
каетъ потребность въ миссіонерскихъ бесѣдахъ съ адвенти­
стами по тѣмъ пунктамъ ихъ ученія, въ которыхъ они рас­
ходятся съ исповѣданіемъ Православной Церкви.

Однимъ изъ главныхъ заблужденій адвентистовъ, которое 
они, однако, усиленно пропагандируютъ является празднова­
ніе ими субботы вмѣсто воскреснаго дня. Этому вопросу мы 
и посвящаемъ свою бесѣду. Въ ней мы постарались исчер­
пать не только то, что говорили намъ на бесѣдахъ адвен­
тисты юга Россіи и г. Москвы, но и все то, что приводится 
въ зЛщиту празднованія субботы въ адвентистской литера­
турѣ. Такъ, нами разсмотрѣны съ этою цѣлью слѣдующія 
произведенія адвентистской литературы: 1) „Маслина" (жур­
налъ), 2) „Суббота нравственнаго закона, ея сущность и обя­
занность въ отношеніи къ ней", 3) „Субботу или воскресеніе 
должны мы праздновать"? 4) „Воскресеніе не суббота", 5) „Ка­
кой день празднуешь ты и почему"? 6) „Разсмотрѣніе семи 
основаній празднованія воскресенія", 7) „Суббота н Воскре­
сеніе", 8) „Кто отмѣнилъ субботу", 9) „Почему это было 
открыто раньше"? 10) „Суббота Новаго Завѣта", 11) „Библей­
скія чтенія о настоящей истинѣ" и 12) „Библейскій указатель 
важнѣйшихъ ученій о вѣрѣ".

Для удобства изложенія, данныя адвентистской литературы 
и заявленія адвентистовъ на бесѣдахъ влагаются въ уста 
одного лица, адвентиста Петра.

1)—Какъ же намъ не чтить субботы,—говорилъ мнѣ по­
жилой адвентистъ Петръ, ревностный пропагандистъ адвен­
тизма среди русскихъ крестьянъ,—когда Самъ Богъ еще въ 
раю далъ людямъ заповѣдь праздновать седьмый день, или день 
субботній.

Я попросилъ Петра найти такую заповѣдь въ Св. Писаніи. 
Петръ, открывъ Библію, громко и самоувѣренно сталъ читать: 
„И совершилъ Богъ къ седьмому дню дѣла Свои, которыя 
Онъ дѣлалъ, и почилъ въ день седьмый отъ дѣлъ Своихъ, 
которыя дѣлалъ. И благословилъ Богъ седьмый день—и 
освятилъ его; ибо въ оный почилъ отъ всѣхъ дѣлъ Своихъ, 
которыя Богъ творилъ и создалъ" (Быт. 2, 1 - 3). Разъ Богъ

ГОЛОСЪ Ц Е Р К В И .



—  98 —

благословилъ и освятилъ седьмый день, такъ намъ и нужно 
его праздновать,—заключилъ Петръ и вызывающе посмотрѣлъ 
на меня.

— Нѣтъ,—отвѣчалъ я.—Въ Писаніи не сказано, чтобы 
Богъ въ раю повелѣлъ первымъ людямъ, а-съ ними и намъ, 
праздновать седьмый день, и это ты, Петръ, сочинилъ отъ 
себя, что нехорошо, такъ какъ своимъ вымысломъ ты еще 
извратилъ и мысль Св. Писанія. Въ прочитанномъ тобою 
мѣстѣ изъ книги Бытія говорится только о томъ, что Богъ 
благословилъ и освятилъ седьмой день, потому что въ этотъ 
день почилъ отъ всѣхъ дѣлъ Своихъ, которыя творилъ и 
созидалъ. Какъ видишь, здѣсь и рѣчи нѣтъ о людяхъ, нѣтъ 
и никакой заповѣди людямъ. Когда бытописатель желаетъ 
показать, что слова Бога относятся къ людямъ, въ частности, 
къ первозданнымъ, то ясно пишетъ: „и благословилъ ихъ  
Богъ, и сказалъ имъ Богъ*... или еще: г,и заповѣдалъ Господь 
Богъ человѣку* . . .  (Быт. 1 , 28; 2. 16). Но въ прочитанномъ 
тобою мѣстѣ этого нѣтъ. Слѣдовательно, нельзя учить, что 
„Богъ въ раю освятилъ и благословилъ седьмый день для 
людей*. Нельзя такъ учить еще и потому, что благословеніе 
и освященіе седьмого дня не только стоитъ въ полной зави­
симости отъ покоя, но заключается въ этомъ покоѣ, безъ ко­
тораго оно и немыслимо (ср. Исх. 20, 8—11). Но кто же по­
чилъ отъ дѣлъ творенія и созиданія: люди или Богъ? Пи­
саніе ясно говоритъ, что Богъ, такъ какъ первые люди не 
только ничего не творили и не созидали, а и сами были 
сотворены (Быт. 1 , 26). А если покой относился только къ 
Богу, то ясно, что „и благословилъ Богъ день седьмый и 
освятилъ его только для Себя, т.-е. покоемъ отъ дѣла творе­
нія Онъ отличилъ для Себя день седьмый. Вмѣстѣ съ Бо­
гомъ раздѣлили этотъ покой и Тѣ, Кому Богъ сказалъ: „со­
творимъ человѣка но образу Нашему и подобію Нашему“... 
(Быт. I, 26), посему и для Н ихъ  Богъ благословилъ и освя­
тилъ день седьмый. Но здѣсь и ты, Петръ, видишь не лю­
дей, которыхъ еще не было, а второе и третье Лица Св. 
Троицы. Въ этомъ же насъ убѣждаетъ и внѣшняя форма 
выраженій бытописателя. Когда у него идетъ рѣчь о пер­
выхъ людяхъ, онъ прямо называетъ ихъ; такъ что ясно видно, 
кому Богъ сказалъ, или для кого Богъ заповѣдалъ, благо­
словилъ, освятилъ... А когда рѣчь идетъ о лицахъ Св. Троицы,



— 99 —

то онъ прикровенно указываетъ пхъ въ краткой формѣ рѣчи, 
говоря лишь: „и сказалъ Богъ... и благословилъ Богъ и 
освятилъ"... (Быт. 1. 26; 2. 2—3). Такимъ образомъ, ясно, 
что въ раю Богъ не давалъ людямъ заповѣди праздновать 
день седьмый, или субботній. Напротивъ. Онъ повелѣлъ пер­
вому человѣку воздѣлывать и хранить садъ Эдемскій, безъ 
исключенія, во всѣ дни (Быт. 2, 15), и, если бы Адамъ по­
желалъ въ седьмый день покоиться, то это было бы нару­
шеніемъ повелѣнія Господняго: „воздѣлывать и хранить Эдем­
скій садъ". И послѣ, когда Адамъ согрѣшилъ, то Богъ осу­
дилъ его на добываніе себѣ хлѣба въ потѣ лица во всѣ дни 
жизни его на землѣ, изъ которой онъ взятъ (Быт. 4. 17—19, 
23). Вотъ почему нигдѣ въ Писаніи не видно, чтобы люди 
до Моисея (Исх. 16 гл.) праздновали' субботу, или чтобы до 
Моисея Богъ обличалъ и грозилъ людямъ наказаніями за 
нарушеніе субботняго покоя. Все это потому, что до Моисея 
Богъ не давалъ людямъ заповѣди праздновать субботу.

— А почему же Моисей пишетъ: „помни день субботній" 
(Исх. 20, 8); если „помни“, то, значитъ, заповѣдь о субботѣ 
уже была у евреевъ до Моисея,—возразилъ мнѣ Петръ.

— Нѣтъ, Петръ! Опять ты неправильно истолковалъ Пи­
саніе. Моисей словомъ „ помни" указывалъ сынамъ Израиле­
вымъ не на то, что заповѣдь о субботѣ была дана имъ до 
него, а на то, что онъ по повелѣнію Бога, уже далъ имъ эту 
заповѣдь и что въ десятословіи она лишь повторяется, на­
поминается. И дѣйствительно, въ Писаніи ясно сказано, что 
впервые Господь далъ израильтянамъ заповѣдь о субботѣ 
чрезъ Моисея еще въ пустынѣ Синъ (Исх. 16, 29—30), такъ 
что на горѣ Синаѣ въ десятословіи она лишь была повто­
рена.

— Ну, а почему же самъ Моисей говоритъ, что сыны 
Израилевы должны праздновать субботу, потому что Господь 
почилъ въ день седьмый? Выходитъ, какъ-будто евреи празд­
новали субботу со дня покоя Господня?..—нерѣшительно за­
мѣтилъ Петръ.

— Ошибаешься, Петръ! Моисей въ десятословіи лишь ука­
зываетъ, что данный чрезъ него Богомъ израильтянамъ день 
покоя будетъ напоминать имъ и покой Господень. Какъ Го­
сподь въ седьмый день почилъ отъ работы творенія, такъ и 
израильтяне въ седьмый день почиваютъ отъ работы въ еги-

7*



—  100 —

петскомъ рабствѣ (Второе. 5, 15): здѣсь совпаденіе лишь въ 
численномъ порядкѣ дня—  „седьмый*; но у Господа покой 
имѣетъ свое значеніе, а у израильтянъ свое. Вотъ почему 
израильтяне и стали впервые праздновать субботу лишь по 
выходѣ изъ Египетскаго рабства (Исх. 16. 30). Такъ что те­
перь и тебѣ, Петръ, должно быть, ясно, что ни въ раю, ни 
послѣ—до Моисея, Богъ не давалъ людямъ заповѣди празд­
новать субботу.

2 ) —Ну, пусть будетъ по-вашему,—уже безъ задора про­
говорилъ Петръ.—А все же я буду праздновать субботу, хотя 
бы потому, что 4-я заповѣдь десятисловія мнѣ это повелѣваетъ 
(Исх. 20, 8—10).

— Вотъ и прекрасно,—сказалъ я,—что отъ перваго своего 
основанія въ пользу празднованія субботы ты, Петръ, уже 
отказался. Поэтому я перейду къ разсмотрѣнію новаго, по 
счету второго, основанія, которымъ ты защищаешь свою суб­
боту '):

— а) Я прежде всего спрошу тебя, Петръ, почему ты ссы­
лаешься на 4-ю заповѣдь десятословія? Развѣ ты признаешь 
необходимымъ исполнять 10 заповѣдей по буквѣ Ветхозавѣт­
наго Писанія? Тогда почему ты не исполняешь съ букваль­
ною точностью и другихъ заповѣдей того же Ветхаго Пи­
санія?

— Никакихъ другихъ заповѣдей въ Ветхомъ Завѣтѣ я не 
знаю,—съ жаромъ заговорилъ Петръ,—и вы не смѣшивайте 
все въ кучу: заповѣдями называется только десятословіе, а 
все остальное, полученное еврейскимъ народомъ отъ своихъ 
вождей, называется закономъ. Законъ мнѣ йе нуженъ; онъ 
отмѣненъ Христомъ и Апостолами, а заповѣди даны людямъ 
навсегда. Самъ Христосъ сказалъ: „кто нарушитъ одну изъ 
заповѣдей сихъ малѣйшихъ и научитъ такъ людей, тотъ 
малѣйшимъ наречется въ Царствѣ Небесномъ; а кто сотво-

■) На первомъ основаніи субботники особенно настаиваютъ, потому что 
второе ведетъ ихъ, какъ увидимъ ниже, въ такія дебри взаимныхъ проти­
ворѣчій, что они прибѣгаютъ къ нему лишь въ самыя критическія минуты. 
Между тѣмъ, первое основаніе, какъ взятое изъ исторіи до появленія 
закона Моисеева, сразу освобождаетъ ихъ отъ критики, по меньшей мѣрѣ, 
двухсмысленнаго ихъ отношенія къ тому закону, на который они же опи­
раются, потому что и рѣчь объ этомъ законѣ ими не заводится.



—  101

ритъ іі научитъ, тотъ великимъ наречется въ Царствѣ не­
бесномъ" (Мѳ. 5; 19).

— Глубоко неправъ ты, Петръ, въ своемъ толкованіи Пи­
санія,—отвѣчалъ я. Ни Моисей, ни Христосъ, ни св. апо­
столы не дѣлали такого различія между закономъ и запо­
вѣдями, разумѣя иногда подъ закономъ совокупность всѣхъ 
заповѣдей и постановленій, а вообще употребляя слова: „за­
конъ", „заповѣдь", и рѣже „завѣтъ", „слова Божіи", и др. 
безъ различія, одно вмѣсто другого. Объ этомъ ясно свидѣ­
тельствуютъ намъ книги: Исходъ (наприм. 16, 24, 31, 34, 35 
главы) и Второзаконіе (4, 6, 10 гл.), и св. апостолъ говоритъ, 
что преступившій заповѣдь: „не убій“—преступникъ закона 
(Іак, 2, 10—11) '). Точно такъ же и приведенныя тобою слова 
Христа касаются не только десятословія, но и всего „закона 
и пророковъ"; посему Христосъ тамд/же перечисляетъ не 
только заповѣди десятословія, но и многія другія заповѣди, 
которыя „сказаны древнимъ" (см. Мѳ. 5, 17— 7 гл.). При этомъ 
еще замѣть, Петръ, что Христосъ отнюдь не сохраняетъ 
буквы древнихъ заповѣдей, не исключая и десятословія. Такъ 
что приведенное тобою основаніе въ пользу исполненія буквы 
только десятословія опровергается самимъ Писаніемъ. И ты 
долженъ согласиться, что, если праздновать субботу по бутѣ 
4-й заповѣди, то нужно тогда исполнять и весь древній за­
конъ, въ которомъ есть •заповѣди и большія десятословія 
(Мѳ. 22, 37 —50; Іоан. 7, 21—23), потому что согрѣшившій 
даже въ одномъ чемъ-нибудь изъ закона виновенъ противъ 
всего закона (Іак. 2, 10; Гал. 3, 10). Слѣдовательно, или со­
блюдай по буквѣ весь древній законъ, или согласись, что 
соблюденіе одной только субботы съ твоей стороны "Ортъ также 
беззаконіе, потому что подвергаетъ тебя клятвѣ закона (Гал. 
3 гл.), который ты соблюденіемъ субботы признаешь для 
себя обязательнымъ.

Петръ задумался. Наконецъ, онъ вспомнилъ новый выходъ 
изъ затруднительнаго положенія, подсказанный ему „Библей­
скими чтеніями о настоящей истинѣ»" (№ 20).

— Пусть будетъ по-вашему,—утирая съ лица потъ и под­
тягиваясь, снова заговорилъ Петръ.—Пусть Писаніе не отли­
чаетъ десяти заповѣдей отъ закона и называетъ также и

') См. еще Римл. 7 гл.



десятословіе закономъ. Словомъ, — пусть я буду неправъ, 
строя защиту субботинаразличіи словъ: „заповѣдь11 и „законъ 
Но вотъ въ слѣдующемъ я обязательно буду правъ. Писаніе 
намъ ясно говорить о двухъ законахъ. Одинъ—это законъ Божій, 
а другой—Моисеевъ: „и не дамъ впредь выступить ногѣ Из­
раильтянина изъ земли, которую Я далъ отцамъ ихъ, читаемъ 
■въ 4-ой книгѣ Царствъ, если только они будутъ стараться 
согласно со всѣмъ тѣмъ, что Я повелѣлъ имъ, и со всѣмъ 
закономъ, который заповѣдалъ имъ рабъ Мой, Моисей (21, 8). 
Закономъ Божіимъ называется тотъ законъ, который данъ 
Самимъ Господомъ сынамъ израилевымъ, когда Богъ гово­
рилъ имъ собственно Своимъ голосомъ. Затѣмъ, Господь на­
писалъ этотъ законъ на двухъ каменныхъ скрижаляхъ Своимъ 
перстомъ и назвалъ ихъ десятословіемъ. Больше десяти словъ, 
или заповѣдей. Господь не говорилъ. Эти заповѣди, или двѣ 
скрижали каменныя, но повелѣнію Господа, были положены 
на храненіе въ ковчегъ (см. Исх. 20. 1, 18—21; 24. 12; 31. 
18; 32. 16; 34. 1, 28; Второз. 4. 11—13; 5. 4, 22; 9. 9, 10: 10. 
1—4). Когда же израильтяне стали нарушать законъ Божій, 
то Моисей отъ себя далъ имъ законы, въ которыхъ указывалъ, 
какая казнь полагается за нарушеніе заповѣдей Господнихъ 
и какъ имъ очистить себя отъ грѣха или преступленія про­
тивъ заповѣдей. Псѣ свои постановленія Моисей послѣ запи­
салъ въ особую книгу, которую и назвалъ „Второзаконіемъ11, 
т.-е. вторымъ закономъ. Эта книга, по повелѣнію Моисея, 
должна была лежать одесную ковчега завѣта и свидѣтель­
ствовать противъ Израильтянъ (Второз. 31. 24—26). Такъ что, 
когда израильтянинъ сдѣлаетъ преступленіе противъ какой- 
либо заповѣди, хранящейся въ ковчегѣ, то книга Второза­
конія свидѣтельствуетъ всѣмъ объ его грѣхѣ и указываетъ, 
какъ долженъ быть смытъ грѣхъ противъ заповѣди. Намъ 
теперь законъ Моисея не нуженъ: во-первыхъ, потому что 
имъ никто не оправдался предъ заповѣдями Божіими и никто 
при его помощи не достигъ совершенства; напротивъ, изра­
ильтяне, не будучи въ силахъ исполнить постановленія Мои­
сеева закона, навлекли еще на себя проклятіе этого закона 
(Галат, 3 гл.); во-вторыхъ, потому что мы, христіане, уже не 
подъ закономъ, а подъ благодатью Христовой (Римл, 6. 14), 
и Христосъ не только искупилъ насъ отъ клятвы Моисеева 
закона (Гал. 3. 13), но и освободилъ насъ Своею смертью



103 —

отъ самаго закона (Римл. 7. 6). Если мы теперь согрѣшимъ 
противъ закона Божьяго, т. - е. десятословія, то уже будемъ 
оправдываться предъ нимь не закономъ Моисея, а ходатай­
ствомъ за насъ Христа. Ботъ почему мы не принимаемъ изъ 
Бетхаго Завѣта другого закона, или закона Моисеева, въ со­
ставъ котораго входятъ всѣ заповѣди, всѣ постановленія и 
всѣ завѣты, кромѣ десятословія. Десятословіе же, какъ за­
конъ Господа, мы пріемлемъ и исполняемъ съ буквальной 
точностью: во - первыхъ, потому что Богъ повелѣлъ еще 
израильтянамъ исполнять Его десять словъ, или заповѣдей 
безъ прибавленія и убавленія и притомъ во всѣ дни жизни 
ихъ на землѣ (Бтороз. 4. 2. 10, 18); во-вторыхъ, потому что 
Христосъ Самъ исполнялъ законъ Бога и училъ, что ни 
одна іота или ни одна черта не пройдетъ изъ этого закона, 
такъ что. хотящій войти въ жизнь вѣчную прежде долженъ 
соблюсти десять заповѣдей* (Мн. 5. 17—18; 19. 17). Также 
и ап. Іоаннъ пишетъ: „ибо это есть любовь къ Богу, чтобы 
мы соблюдали заповѣди Его. И заповѣди Его не тяжки 
(1 Іоан. 5. 3) Къ тому же исполненію закона Божьяго зо­
ветъ насъ и ап. Іаковъ (2. 8—12) *).—На этомъ Петръ прор­
валъ свою рѣчь и вызывающе посмотрѣлъ на меня,

— Такимъ образомъ, ты, Петръ, теперь построилъ защиту 
субботы на различіи уже двухъ законовъ: Божьяго и Моисеева,— 
отвѣчалъ я.—Подъ Божіимъ закономъ ты разумѣешь только 
десятословіе и утверждаешь, что, кромѣ» десяти словъ, Богъ 
ничего нс говорилъ и не давалъ. Бсе остальное, что мы 
находимъ въ Бетхомъ Писаніи, далъ якобы Моисей отъ себя 
и притомъ тогда, когда израильтяне начали грѣшить противъ 
десятословія. И вотъ Божій законъ ты принялъ, потому что 
такъ повелѣваетъ - де Писаніе Бетхаго и Новаго Завѣта, а 
Моисеевъ отринулъ, опять-таки на основаніи того жрДіпсаши, 
Разберемъ же сказанное тобою.

Прея:де всего нигдѣ въ Писаніи мы не находимъ, чтобы 
Моисей давалъ израильтянамъ какой-либо законъ отъ себя, 
какъ свой. Если гдѣ. и говорится: „законъ Моисеевъ*, или 
„законъ, который заповѣдалъ Моисей", то это не значитъ, 
что самъ Моисей сочинилъ его, а—что этотъ законъ данъ

*) См. всѣ эти доводы и въ „Библейскихъ чтеніяхъ о настоящей истинѣ* 
№ 20: „Два Закона* и Л» 19: „Законъ Божій*.



- -  104 —

Богомъ чрезъ Монсея. Въ доказательство того, что есть у 
Моисея свой законъ, ты приводишь слова Христа: „если въ 
субботу принимаетъ человѣкъ обрѣзаніе, чтобы не былъ на­
рушенъ законъ Моисеевъ"... (Іоан. 7, 23). Но здѣсь за буквой 
Писанія ты проглядѣлъ смыслъ его. Выше однимъ стихомъ 
Христосъ говоритъ: „Моисей далъ вамъ обрѣзаніе"... Значитъ 
ли это, что Моисей отъ себя установилъ обрѣзаніе? Нѣтъ, 
ибо обрѣзаніе было дано задолго до Монсея, и Самъ Хри­
стосъ сейчасъ же добавляетъ: „хотя оно не отъ Моисея, но 
отъ отцовъ"... Слѣдовательно, законъ объ обрѣзаніи отнюдь 
не сочиненъ Моисеемъ. Но почему же онъ названъ „Мои­
сеевымъ"? Да потому, почему названъ законъ „отцовъ". Извѣ­
стно, что обрѣзаніе впервые введено отцомъ Авраамомъ (Быт. 
17 гл.). Но Авраамъ не самъ сочинилъ законъ объ обрѣзаніи, 
а чрезъ него Богъ передалъ людямъ этотъ Свой законъ, или 
завѣтъ (Быт. 17, Ю—13). Посему, когда Спаситель говоритъ, 
что законъ объ обрѣзаніи „отъ отцовъ", то это значитъ, что 
онъ д$нъ Богомъ чрезъ отцовъ. Точно такъ же, когда Хри­
стосъ назвалъ тотъ же законъ „Моисеевымъ", то это значитъ, 
что законъ объ обрѣзаніи повторенъ Богомъ чрезъ Моисея, 
какъ и читаемъ объ этомъ въ книгѣ Левитъ: „и сказалъ 
Господь Моисею" (12,1—3)... Нѣтъ также основаній для отличія 
закона Боягьяго отъ Моисеева и въ приведенной тобою вы­
держкѣ изъ 4 Цар. 21, 8. Вѣдь здѣсь не сказано, что Моисеей 
заповѣдалъ израильтянамъ законъ отъ себя, какъ свой. На­
оборотъ, Моисей названъ рабомъ Божіимъ, а рабъ творитъ 
волю не свою, а господина своего. Такъ что Моисей, если 
давалъ законъ, то не свой, а Божій. Посему въ книгѣ Пара­
липоменонъ, гдѣ приводится то же самое мѣсто, и сказано: 
„что Я заповѣдалъ имъ, по всему закону и уставамъ и по- 
велѣніямъ, даннымъ рукою Моисея" (2 кн. 33 гл. 8 ст.). Моисей 
былъ лишь посредникомъ въ дѣлѣ передачи словъ Божіихъ 
народу, а не законодателемъ, какъ о томъ говоритъ Самъ 
Богъ (Второзак. 18, 15—18). Вотъ почему и вся книга „Вто­
розаконія" называется Моисеемъ „заповѣдями, законами, за­
конами и постановленіями", которые Самъ Богъ далъ изра'- 
нльтянамъ во время завѣта съ ними на горѣ Хоривѣ, и въ 
землѣ Моавитской, и во время клятвеннаго договора'съ ними 
(Второз. 28, 1. 58; 29, 1. 12; 31, 9. 19. 24—26). Вотъ почему 
въ этой „книгѣ закона11 (Второз. 31, 24—26) мы находимъ



—  105 —

и „книгу завѣта“, написанную Моисеемъ раньше, въ которую 
онъ занесъ слова завѣта на горѣ Хоривѣ и все то, что Богъ 
далъ чрезъ него израильтянамъ къ исполненію послѣ Хорив- 
скаго завѣта до самой смерти Моисея (Исх. 24 гл. Второзак. 
18, 15— 18; 29 , 1. 9 . 12). ІІосему-то на „книгу закону11, напи­
санную Моисеемъ, всегда смотрѣли, какъ на собраніе того, 
что Богъ заповѣдалъ Израилю (Неем. 8, 1) чрезъ Моисея и 
называли #е не только „книгою закона Моисеева“, но еще иначе 
„книгою закона Божія“ (Неем. 8 , 1. 8 . 14 . 18). Отсюда ясно, 
что нѣтъ никакихъ основаній къ отличенію закона Божьяго 
отъ закона Моисеева. У израильтянъ былъ одинъ законъ — 
зто „законъ Божій1" (Неем. 8 , 18), и въ составъ его входили 
и десять заповѣдей и все, что „далъ Господь чрезъ Моисея" 
(Неем. 8 , 14) и что Моисей записалъ въ своихъ книгахъ, 
Отъ себя Моисей, какъ пророкъ Божій, ничего не говорилъ, 
да и права такого не получалъ, ибо истинный пророкъ не 
долженъ говорить, отъ своего вымысла, а долженъ переда­
вать „слова Божіи" (Второз. 18. 18).

Теперь скажу въ частности. По твоимъ, Петръ, словамъ: 
Богъ, кромѣ десятословія, ничего не говорилъ и ничего не 
давалъ. Ты ссылаешься на книгу Второзаконія, гдѣ читаемъ: 
„слова сіи (т.-е. десятословіе) изрекъ Господь ко всему со­
бранію вашему (т.-е. собранію израильтянъ) на горѣ изъ среды 
огня, облика и мрака (и бури) громогласно и болѣе не гово­
рилъ, и написалъ ихъ на двухъ каменныхъ скрижаляхъ и 
далъ ихъ мнѣ (т.-е. Моисею. См. Второзак. 5 , 22) “ . Но развѣ 
здѣсь сказано, что Богъ вовсе ничего и никому кромѣ десяти 
словъ не говорилъ? Нѣтъ, здѣсь только сказано, что Богъ 
громогласно и ко всему собранію израильтянъ болѣе десяти 
словъ не говорилъ. Весь остальное Свой законъ Богъ далъ 
уже чрезъ Моисея и такъ, что все собраніе израильтянъ не 
говорило съ Богомъ и не слышало Его голоса. Объ этомъ 
ясно говорилъ намъ то же Писаніе. Въ книгахъ: Исходъ и 
Второзаконіе читаемъ, что Господь началъ давать Свой Хо- 
ріщркій завѣтъ народу израильскому громогласно, т.-е. громко, 
говоря лицомъ къ лицу со всѣмъ собраніемъ израильтянъ, 
такъ что израильтяне слышали голосъ Божій, хотя и стояли 
у горы. Въ то же время и Моисей, какъ посредникъ между 
израильтянами и Богомъ, пересказывалъ имъ слова Господни 
(Исх. 20 , 1. 18. 19 . Второз. 5 , 4 . 5 . 22). Но израильтяне скоро



106

пришли въ ужасъ отъ видѣннаго и слышаннаго и настолько 
прониклись страхомъ предъ славою и величіемъ Бога, что 
сперва отступили и встали вдали, а затѣмъ обратились къ 
Моисею съ просьбой, говоря: „говори ты съ нами, и мы бу­
демъ слушать, но чтобы не говорилъ съ нами Богъ, дабы 
намъ не умереть... и что скажетъ тебѣ Господь, Богъ нашъ, 
пересказывай намъ, и мы будемъ слушать и исполнять11 (Исх. 
20 , 18. 19; Второч. 5 , 2 7 ). Господь похвалилъ желаніе народа, 
такъ какъ увидѣлъ, что народъ убоялся Его, а это ручатель­
ствомъ за то, что израильтяне будутъ исполнять Его запо­
вѣди (Исх. 29 , 20 ; Втрроз. 5 , 28 , 29 ). Посему Онъ и повелѣ­
ваетъ Моисею: „скажи имъ (т.-е. народу): „возвратитесь въ 
шатры своп“, а ты здѣсь останься со Мною, и Я изреку тебѣ 
всѣ заповѣди и постановленія и законы, которымъ ты дол­
женъ научить ихъ, чтобы они такъ поступали"... Это было 
послѣ того, какъ Господь изрекъ десятословіе (Второз. 5 ,30 . 31). 
Такимъ образомъ, мы видимъ, что дѣйствительно Господь 
громогласно и ко всему Израилю сказалъ только десять словъ, 
а затѣмъ, по просьбѣ самого Израиля, сталъ давать имъ всѣ 
остальныя заповѣди, постановленія и законы уже въ бесѣдѣ 
съ однимъ Моисеемъ, Слѣдовательно, неправъ ты, Петръ, 
когда утверждаешь, что Богъ вообще ничего не говорилъ и 
не давалъ, кромѣ 10 заповѣдей. Самъ Богъ, давъ 10 заповѣ­
дей, опять говоритъ Моисею: ,,и Я изреку тебѣ всѣ заповѣди, 
и постановленія, и законы"... Значитъ, десять заповѣдей со­
ставляютъ лишь частицу Божьяго закона. Важно еще и то, 
что Самъ Богъ не отдавалъ предпочтенія десяти заповѣдямъ 
предъ остальнымъ закономъ, даннымъ чрезъ Моисея, и го­
ворилъ: „о, если бы сердце изральтянъ было таково, чтобы 
бояться Меня и соблюдать всѣ заповѣди Мои“ (Втор. 5, 29). 
Посему Моисей повелѣлъ народу не уклоняться отъ всего 
закона Божьяго, а не отъ однѣхъ только десяти заповѣдей, 
„ни направо, ни налѣво" (Втор. 5 , 32).

Ты, Петръ, еще сказалъ, что остальной законъ, кромѣ деся- 
тословія, появился тогда, когда израильтяне начали грѣшить 
противъ десяти заповѣдей, и что онъ представляетъ Собою 
лишь указаніе казней за преступленіе противъ десятословія 
и средствъ къ очищенію отъ этихъ преступленій. Но такъ ли? 
Израильтяне впервые у горы Синая согрѣшили тѣмъ, что 
сдѣлали себѣ „литого тельца" (Исх. 32). Однако, до этого



— 107 —

Моисей уже получилъ отъ Бога не только 10 заповѣдей, но 
и множество другихъ, записанныхъ имъ съ 20—31 главу кн. 
Исходъ. И если бы народъ не сдѣлалъ себѣ „тельца14, то 
Моисей и еще оставался бы на горѣ для полученія множе­
ства другихь постановленій. Преступленіе израильтянъ лишь 
прервало бесѣду Моисея съ Богомъ, и Моисей, по повелѣнію 
Господа, наказавъ смертью многихъ израильтянъ за содѣян­
ный ими грѣхъ, снова возвратился на гору, чтобы получить 
отъ Бога и остальныя заповѣди и постановленія, отнюдь не 
вызванныя грѣхомъ израильтянъ, такъ какъ они и безъ этого 
грѣха были бы даны Моисею (Исх. 32—35 главы). И по со­
держанію своему всѣ законы, данные Богомъ чрезъ Моисея, 
отнюдь не представляютъ собою перечня казней за грѣхи 
противъ десяти заповѣдей и средствъ къ очищенію отъ этихъ 
грѣховъ. Достаточно вспомнить, что, напримѣръ, кровавыя 
жертвы имѣли значеніе самостоятельное, независимое отъ 
10 заповѣдей, и преобразовательное, такъ какъ преобразовали 
Христа. Еврейская скинія также имѣла свое самостоятель­
ное и преобразовательное значеніе! Да и множество другихъ 
законовъ, заповѣдей и постановленій „закона Божьяго44 от­
нюдь не находились въ зависимости отъ десятословія, такъ 
какъ и по содержанію своему и по формѣ представляли собою 
новыя, самостоятельныя, а не придаточныя или зависящія 
отъ существованія десяти заповѣдей предписанія. И Самъ 
Христосъ на вопросъ: „какая наибольшая заповѣдь въ зако- 
нѣ?“—указалъ не на десять заповѣ>дей, а на другія, на кото­
рыхъ утверждается весь законъ, слѣдовательно, и десято- 
словіе (Мѳ. 22. 36—40; ср. Второе. 6, 5; Лев. 19, 18).

Тебя, Петръ, смущаетъ то обстоятельство, что Богъ Своимъ 
перстомъ написалъ на каменныхъ скрижаляхъ только десять 
заповѣдей, и отсюда ты выводишь заключеніе, что, значитъ, 
только десять заповѣдей, какъ наибольшія, и нужны. Но я 
уже показалъ тебѣ, какія заповѣди наибольшія въ «законѣ). 
Теперь добавлю, что Богъ записалъ Своимъ перстомъ на 
скрижаляхъ только десять заповѣдей не съ цѣлью показать, 
что эти заповѣди наибольшія и что онѣ только и нужны 
израильтянамъ, а съ цѣлью засвидѣтельствовать и всегда 
напоминать израильтянамъ, что на горѣ Хоривѣ они всту­
пили чрезъ Моисея въ завѣтъ съ Самимъ Богомъ, такъ какъ 
первыя десять словъ этого завѣта сами они лично слышали



—  108 —

отъ Бога. Посему евреи, смотря на скрижали, вспоминали, 
что весь законъ, данный имъ Моисеемъ, есть законъ Божій, 
такъ какъ нѣкогда они сами, боясь смерти, могли выслушать 
только десять словъ Божіихъ, а все остальное упросили 
Моисея выслушать отъ Бога и передать имъ для исполненія. 
И вотъ тотъ великій страхъ предъ Богомъ, который испытали 
израильтяне у горы Синая, постоянно напоминался имъ 
скрижалями, и это побуждало ихъ къ исполненію всего 
закона Моисеева, какъ даннаго Самимъ Богомъ. Вотъ для 
чего Богъ и далъ Моисею скрижали съ десятью словами, 
слыінанными отъ Него лично всѣмъ собраніемъ израильтянъ: 
„чтобы страхъ Его былъ предъ лицомъ ваіиимъ (израильтянъ), 
дабы вы не грѣшили... но чтобы боялись Его и соблюдали всѣ 
заповѣди Его во всѣ днии (Исх. 20, 20; Второзак. 5, 29).

Если же у израильтянъ не было собственно Моисеева 
закона, а былъ только одинъ законъ — это „законъ Божій11, 
данный имъ Богомъ чрезъ Моисея, то и рѣчц не можетъ 
быть о томъ, что, молъ, изъ Ветхаго Завѣта нуженъ только 
„законъ Божій11, а Моисеевъ не нуженъ. Можно говорить 
только объ одномъ Ветхозавѣтномъ законѣ — это о „законѣ 
Божіемъ “. Но при этомъ необходимо помнить, что подъ 
„закономъ Божіимъ" Ветхозавѣтное Писаніе разумѣетъ не 
одно только десятословіе, а, какъ я уже говорилъ, всѣ за­
повѣди, всѣ законы и всѣ постановленія, принятыя Моисеемъ 
отъ Бога. Посему ты, Петръ, глубоко неправъ, когда говоришь, 
что Моисеевъ законъ тебѣ не нуженъ, а Божій нуженъ. 
Вѣдь Моисеева закона и нѣтъ, и то, что ты приписалъ 
Моисею,—принадлежитъ Богу. Такъ что выходитъ, что изъ 
Божьяго Ветхаго Закона или Завѣта ты произвольно мно­
жество заповѣдей и постановленій выбросилъ, а малую 
часть—десятословіе, принялъ. Ты вотъ сослался на кн. Второ­
законія 4 гл. 2. 10. 13 ст., но развѣ тамъ рѣчь о строгомъ 
исполненіи только десяти заповѣдей? Нѣтъ! Самъ Моисей 
говоритъ, что онъ здѣсь разумѣетъ всѣ заповѣди, законы и 
постановленія, которыя передаетъ израильтянамъ, какъ Божіи 
(Второз. 4, 1. 2. 5. 13. 14. 5, 1. 31. 6. 1 и др.). Далѣе, ты 
сослался на слова Христа (Мѳ. 5, 17, 18; 19, 17). Но въ 5 
главѣ ев. Матѳея Христосъ говоритъ опять-таки о всемъ 
законѣ, а не только о десяти заповѣдяхъ, и притомъ не 
только о законѣ, но и о пророкахъ... И въ 19 гл. Мѳ. Хрп-



—  109 —

стосъ въ числѣ заповѣдей, необходимыхъ для соблюденія, 
указалъ богатому юношѣ-еврею и такую, какой нѣтъ въ 
числѣ десяти („люби ближняго твоего, какъ самого себя“— 
ст. 19, ср. Лев. 19, 18. Эту заповѣдь нельзя отождествлять 
съ десятою заповѣдью), и еще совсѣмъ новыя для изра­
ильтянъ, но необходимыя для того, чтобы быть „совершен­
нымъ" (Мѳ. 19, 21). Вообще же на это мѣсто нельзя ссылаться, 
какъ на такое, въ которомъ Христосъ перечислилъ якобы 
всѣ заповѣди, необходимыя для спасенія, потому что здѣсь 
Христосъ не привелъ даже всѣхъ заповѣдей десятословія. 
Но изъ этого странно было бы заключить, что для богатаго 
юноши и вообще для израильтянина неупомянутыя въ 
данномъ мѣстѣ заповѣди десятословія не были нужны. 
Также странно было бы думать, что и „первая и наибольшая 
заповѣдь въ законѣ" (Мѳ. 22 , 38), о которой Христосъ въ 
томъ же мѣстѣ (Мѳ. 19, 17— 19) умолчалъ, тоже для богатаго 
юноши не была нужна. Необходимо судитъ объ отношеніи 
Христа къ древнему закону не по отрывкамъ изъ Св. Пи­
санія, а полностью, г.-е. на основаніи всего Писанія, и тогда 
мы увидимъ, что во время Своей земной жизни Христосъ 
соблюдалъ весь законъ и пророковъ (Мѳ. 5, 17—18). Что же 
касается приведенныхъ тобою, Петръ, мѣстъ изъ посланій 
апостоловъ Іоанна (1 п. 5 , 3 ) и Іакова ( 1, 8 — 12), то Ап. 
Іоаннъ въ данномъ мѣстѣ подъ „заповѣдями Бога" разумѣетъ 
не десятословіе, а, какъ онъ самъ говоритъ: „заповѣди Его 
(т.-е. Бога Отца), чтобы мы вѣровали во имя Сына его 
Іисуса Христа и любили другъ другъ, какъ Онъ заповѣдалъ 
намъ"... (1 Іоан. 5 . 3 ср. 3 , 22— 24; ср. Ев. Іоан. 15, 10— 14). 
Апостолъ же Іаковъ въ приведенномъ тобою мѣстѣ говоритъ 
о всемъ древнемъ Законѣ Божьемъ, а не объ одномъ десято- 
словіи (см. Іак. 2 , 10; 9 ст. сравн. Лев. 19, 15).

Изъ сказаннаго мною ясно, что если ты, Петръ, принимаешь 
буквгу десятословія на томъ основаніи, что десятословіе „За­
конъ Божій", то принимай и весь ветхій Законъ или Завѣ>тъ 
со всѣми его „заповѣдями, постановленіями и словами", такъ 
какъ все это также „Законъ Бож ій". Но если ты говоришь, 
что не подъ Закономъ живешь, а подъ благодатью Христовой, 
и что ты умеръ для Закона Тѣломъ Христовымъ и освобо­
дился отъ клятвы Закона, то тогда сбрось съ себя иго 
Ветхаго Закона до послѣдней его буквы, потому, что, на-



—  110 -

рушая даже одно слово итого закона, ты несешь отвѣт­
ственность уже противъ всего закона и, какъ неисполняюіціп 
всѣхъ его предписаній, подлежишь клятвѣ закона (Іак. 2, 
8—12; Галат. 8, 10). Вспомни, какъ самъ великій апостолъ 
Павелъ, говоря о свободѣ христіанъ отъ всего Ветхаго Закона, 
въ то же время въ частности о десятословіи писалъ, что 
скрижали каменныя намъ теперь не нужны, такъ какъ на 
нихъ были написаны смертныя буквы, доставившія изра­
ильтянамъ лишь осужденіе. Если это „служеніе осужденія", 
или „служеніе смертоноснымъ буквамъ" и было славно, то 
лишь въ свое время, пока не пришло „служеніе оправданія", 
т.-е. служеніе „письму Христову, написанному не чернилами, 
а Духомъ Бога Живаго, не на скрижаляхъ каменныхъ, но 
на плотяныхт» скрижаляхъ сердца". Предъ этимъ новымъ 
служеніемъ прежнее даже не оказывается славнымъ. Мы— 
христіане, и потому должны полностью отбросить „преходя­
щее" и принять „пребывающее", т.-е. Христово служеніе 
(2 Коринѳ. 3, 1—11). Христосъ же далъ намъ служеніе „не 
буквы" древняго закона Божьяго, но духа, какъ о томъ и 
было предсказано въ Ветхомъ Завѣтѣ Богомъ и Его проро­
ками. (Второзак. 18, 15—18; Іерем. 31, 31—33). Посему-то мы 
и считаемся состоящими въ Новомъ Завѣтѣ съ Богомъ.

— Все это хорошо, — отвѣчалъ подавленнымъ голосомъ 
Петръ,—да только мнѣ кажется, что Самъ Христосъ строго 
■исполнялъ буту десятословія и намъ то же повелѣлъ. Объ 
этомъ говорится у Ев. Матѳея,—вотъ прочтите-ка главу 5-ю, 
со стиха 21-го...

Я прочелъ и затѣмъ спросилъ:—ну, такъ какъ же, Петръ,— 
Христосъ здѣсь отмѣняетъ букву десяти заповѣдей, или 
сохраняетъ ее въ точности?

— Да,, правду сказать, онъ какъ-будто отмѣняетъ — съ 
изумленіемъ отвѣчалъ Петръ.

— Вотъ видишь, — продолжалъ я, — Самъ Христосъ го­
воритъ:—древнимъ сказано одно, а Я говорю вамъ другое, 
п это не только по отношенію къ десятословію, но и ко 
многимъ другимъ заповѣдямъ древняго закона. И тотъ 
законъ или тѣ заповѣди, которыя Богъ далъ намъ чрезъ 
Христа (Второзак. 18, 18, Іоан. 3, 34—35; 12, 49; 14, 24; 17, 8), 
настолько выше заповѣдей, данныхъ чрезъ Моисея, насколько 
Христосъ больше Моисея. Посему Ап. Павелъ и говоритъ,



—  111 —

что данныя чрезъ Моисея скрижали, съ написанными на 
нихъ смертными буквами, теперь, когда мы имѣемъ письмо 
Христово, даже не оказываются славными и какъ временныя 
(„преходящее'1) должны уступить мѣсто новымъ и вѣчнымъ 
заповѣдямъ Христа (2 Корине. 3, 1—11). Какъ я̂ е ты, Петръ, 
рѣшаешься, вопреки Писанію, вливать новое или „молодое 
впно“ (ученіе Христа) въ „мѣхи ветхіе" (въ букву каменныхъ 
скрижалей), или для тебя эти мѣхи дороже Христовыхъ, или 
ты забылъ, что молодого вѣна не сбережешь въ ветхихъ 
мѣхахъ?!.

Петръ, понуря голову, молчалъ. Видно было, что какая-то 
темная сила толкнула его и закабалила въ сектѣ...

— А знаешь ли, Петръ, что и самъ ты не исполняешь буквы 
десяти заповѣдей?— снова я вопросилъ его.

Петръ встрепенулся и какъ-то нехотя сказалъ: „какъ
такъ“?!.

— Да очень просто: вѣдь вы думаете, что ваши дѣти 
рождаются святыми и не отвѣчаютъ за вину отцовъ, а во 
второй заповѣди читаемъ: „Я Господь Богъ твой, Богъ 
ревнитель, наказывающій дѣтей за вину отцовъ до третьяго 
и четвертаго рода44 (Исх. 20, 5, сравн. 34, 7)!... Далѣе, вы 
отрицаете всякую клятву именемъ Божіимъ, а третья за­
повѣдь запрещаетъ лишь напрасную клятву, когда клянутся 
именемъ Бога во лжи (Исх. 20, 7. сравн. Лев. 19, 12)... Такимъ 
образомъ, не только Св. Писаніе свидѣтельствуетъ противъ 
тебя и твоихъ единомышленниковъ, но и сами вы ясно об­
личаете себя во лжи.

— Итакъ, Петръ, ты уже долженъ былъ признать, что всѣ 
приведенныя тобою доселѣ основанія въ защиту празенованія 
субботы весьма ошибочны: во-первыхъ, потому что Самъ Богъ 
не давалъ людямъ въ раю  заповѣди праздновать седьмой, 
или субботній день; во-2-хъ, потому что Св. Писаніе рѣши­
тельно отвергаетъ сдѣланное тобою различіе между „за­
повѣдями и закономъ", или между „двумя законами44, на 
каковомъ различіи ты пытался построить свою защиту со­
блюденія буквы десятословія и собственно заповѣди о суб­
ботѣ; наконецъ, потому что Самъ Христосъ и апостолы, во­
преки твоему заявленію, не только не исполняли буквы десято­
словія, но прямо отвергали ее, какъ смертоносную. И самъ 
ты своимъ ученіемъ по другимъ вопросамъ, о чемъ я уже



112 —

говорилъ, отмѣняешь букву каменныхъ скрижалей и тѣмъ 
обличаешь самого себя. Посему я опять спрошу тебя: на 
какомъ же основаніи ты все-таки упорно стоишь за субботу?

—  6) Петръ встрепенулся и, видимо, удрученный, отвѣ­
чалъ:—пусть я не правъ въ томъ, что говорилъ доселѣ. Но 
все же я буду праздновать субботу, потому что желаю 
соблюсти прямое повелѣніе 4-ой заповѣди: „помни день субботній, 
чтобы святить его“ (Исх. 20. 8). Я теперь привожу въ за­
щиту субботы только эту заповѣдь и посему прошу васъ 
вести рѣчь только объ этой же заповѣди...

— Похвально, Петръ, что ты призналъ свои прежнія до­
казательства непригодными. Я охотно исполню и новое твое 
желаніе и остановлюсь на разборѣ> только 4-ой заповѣди.

Скажи, Петръ: не давалъ ли Богъ Моисею повелѣнія 
праздновать субботу раньше 4-ой заповѣди десятословія?

Петръ. Давалъ; вы и сами объ этомъ намекнули, и я не 
спорю теперь...

— Да. и трудно спорить, такъ какъ въ книгѣ Исходъ 
ясно сказано, что сказалъ впервые Моисей именно въ пу­
стынѣ Синъ еврейскому народу: „вотъ что сказалъ Господь: 
„завтра покой, святая суббота Господня.., смотрите, Господь 
далъ вамъ субботу... (Оставайтесь каждый у себя въ домѣ 
своемъ, никто не выходи отъ мѣста своего въ седьмый день. 
И покоился народъ въ седьмый день“... (Исх. 16, 4. 5. 22—30. 
ср. Неем. 9, 14). Послѣ эта заповѣ>дь вскорѣ была повторена 
въ десятословіи. Съ этого времени „суббота Господяяи, т.-е. 
суббота, освящаемая только Господомъ, получаетъ новое 
названіе: „суббота Господу Богу твосму“, т.-е. суббота по­
свящаемая и народомъ еврейскимъ Господу Богу (ср. Исх..' 
16, 23. 29. 20, 10). Бъ память же чего Богъ повелѣлъ еврей­
скому народу святить день субботній?

— Да ужъ вы говорите сами, а я послушаю, — отвѣчалъ 
Пестряковъ.

— Мы знаемъ, Петръ, что когда Самъ Богъ почилъ въ 
день седьмый, то для Него седьмый день былъ днемъ покоя 
отъ дѣлъ творенія міра, (Быт. 2, 2. 3). Но отъ чего почилъ 
евренскій народъ и какой покой ему  напоминала суббота? 
„А день седьмый суббота Господу Богу твоему, говорилъ 
Моисей народу... помни, что ты былъ рабомъ въ землѣ Египет-



-  113 —

ской, но Господь Богъ твой вывелъ тебя оттуда рукою крѣпкою 
и мышцею высокою, потому и повелѣлъ тебѣ Господь, Богѣ твой, 
соблюдать день субботній" (Второзак. 5, 12— 15)... Итакъ, Богъ 
повелѣлъ еврейскому народу праздновать субботу, въ память 
избавленія египетскаго рабства, и суббота означала для евреевъ 
собственно покой отъ этого рабства (ср. Іезек. 20 гл.). Вотъ 
почему еврейскій народъ впервые „покоился въ седьмой день" 
(Исх. 16, 30), лишь по выходѣ изъ Египта. Въ то же время, 
по. словамъ Господа къ Моисею, суббота была видимымъ 
знаменіемъ завѣта, заключеннаго между Богомъ и народомъ 
еврейскимъ: „и пусть хранятъ сыны Израилевы субботу, 
празднуя субботу въ роды свои, какъ завѣтъ вѣчный; это 
знаменіе между Мною и сынами Израилевыми навѣки... Я 
далъ имъ субботы, чтобъ онѣ были знаменіемъ между Мною 
и ими (Исх. 31, 16 — 17; Іезек. 20, 12 — 13)... Такъ, „радуга 
въ облакахъ". явилась при Ноѣ „знаменіемъ завѣта11, что 
уже не будетъ потопа въ опустошеніе земли. Такъ „обрѣзаніе“ 
было „знаменіемъ завѣта* между Богомъ и Авраамомъ.

Но если суббота была дана только еврейскому народу 
(„въ роды свои"... между Мною и сынами Израилевыми").... 
если она означала для этого народа только покой отъ египет­
скаго рабства и служила знаменіемъ завѣта между Богомъ 
и избавленнымъ * народомъ, то является вопросъ: для чего 
же намъ праздновать субботу, когда мы, чуждые плотскаго 
родства съ выведеннымъ изъ египетскаго рабства еврей­
скимъ народомъ, ни въ рабствѣ у египтянъ не были и по­
сему въ покоѣ (т.-е. субботѣ) отъ этого рабства не нуждаемся; 
ни въ завѣтѣ, заключенномъ между Богомъ и освобожден­
нымъ отъ рабства израильскимъ народомъ, не состоимъ, 
такъ какъ вступили въ „Новый Завѣтъ" съ Богомъ, утвер­
жденный на лучшихъ обѣтованіяхъ и имѣющій Ходатаемъ 
Христа (Евр. 8, 6—13)?!. На этомъ-то послѣднемъ основаніи 
мы особенно должны отвергнуть печать или знаменіе „пер­
ваго" или стараго завѣта — суббота. А если кто пожелаетъ 
хранить это знаменіе, тотъ долженъ принять и весь Ветхій 
Завѣтъ и тѣмъ отречься отъ Ходатая Новаго Завѣта—Христа 
(Евр. 3,3—6; 8, 6; 9, 15). Вѣдь нужно же, Петръ, признать одно 
изъ двухъ: или ты состоишь въ старомъ завѣтѣ съ Богомъ 
и посему хранишь и печать этого завѣта—субботу, или же, 
если считаешь себя служителемъ „новаго завѣта“,—долженъ

8ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



— 114 —

открыто и рѣшительно отвергнуть знаменіе ветхаго завѣта. 
Иначе всѣ твои увѣренія въ вѣрности „новому завѣту" 
будутъ только пустыми, ничего незначащими словами, или 
даже маскою, скрываясь подъ которою, ты стараешься удобнѣе 
перевести въ ветхій завѣтъ и другихъ, слабыхъ въ своемъ 
упованіи. Согласись еіцо и съ тѣмъ, что одна печать или 
знаменіе безъ того, что оно знаменуетъ, не имѣетъ никакого 
смысла; напримѣръ: какой смыслъ имѣетъ обрѣзаніе безъ 
завѣта Бога съ Авраамомъ, который оно знаменуетъ? какой 
смыслъ имѣетъ и суббота безъ завѣта Бога съ выведеннымъ 
изъ Египта еврейскимъ народомъ, когда именно въ знаменіе 
итого завѣта она и установлена?

Петръ изумленно посмотрѣлъ на меня и нерѣшительно 
проговорилъ: — да вѣдь я не отрицаю, „новаго завѣта", а 
если и храню субботу, то по заповѣди...

'— Но вѣдь я уже ясно раскрылъ тебѣ, Петръ, что въ 4-ю за­
повѣдь занесена та суббота, которая была знаменіемъ стараго за­
вѣта и означала лиші) покой евреевъ отъ рабства. Съ этимъ ты 
и согласился, а по сему пора тебѣ броситъ упорство, и прямо 
заявить, что для христіанъ, вступившихъ въ „новый завѣтъ" 
съ Богомъ, суббота не нужна. Иначе выходитъ, что на словахъ 
ты стоишь за „новый завѣтъ", а на дѣлѣ держишься „ветхаго" 
п Моисея предпочитаешь Христу, вопреки ученію ап. Павла 
(Евр. 8, 6—13).

— Субботы я не брошу и, какъ сказано въ 4-ой заповѣди, 
такъ и буду праздновать ее по заповѣди, — съ отчаяніемъ 
проговорилъ Петръ.

— Вотъ ты, Петръ, все время твердишь одно, но отъ 
Писанія въ свою пользу ничего не приводишь. Теперь намъ 
ясно, что ты празднуешь субботу, потому что ветхій завѣтъ 
предпочитаешь новому. Но мы, какъ истинные христіане, 
должны ставить Христа выше Моисея и посему, принявъ 
„новый завѣтъ", должны отложить ветхій съ его печатью— 
субботой. И Писаніе намъ ясно говоритъ, что обѣтованіе о 
спасеніи принадлежитъ лишь служителямъ „новаго завѣта", 
а не служителямъ смертоносныхъ буквъ, начертанныхъ на­
чертанныхъ на каменныхъ скрижаляхъ (Евр. 9, 15; 2 Корине. 
3 , 2—11).



— 115 —

— в) — Да и откуда ты, Петръ, взялъ, что празднуешь суб­
боту по заповѣди?!. Неужели ты убѣжденъ, что празднуешь ту 
субботу, которую далъ Богъ сынамъ израилевымъ и которую 
израильтяне должны были помнить, согласно повелѣнію 4-ой 
заповѣди десятословія?!.

— А то какъ же?!. Конечно, я праздную субботу, данную 
Богомъ израильтянамъ,—и праздную ее по заповѣди, также 
данной Богомъ чрезъ Моисея, —убѣжденно и съ удивленіемъ 
отвѣчалъ Петръ.

— А я, Петръ, думаю, что ты сочинилъ себѣ свою субботу 
и лоэюпо прикрываешься именемъ Бога и опираешься на Мо­
исея; такъ что ты являешься преступникомъ уже не только 
„новаго завѣта**, но и „ветхаго“!..

— Да откуда же это видно?!. — изумленно вопросилъ 
Петръ.

— Видно это изъ того, что ты не такъ празднуешь субботу, 
какъ повелѣли праздновать ее Моисей и пророки,—отвѣчалъ я.

— А я думаю, что такъ, и ни въ чемъ не погрѣшаю противъ 
Писанія.—настаивалъ Петръ.

— Сейчасъ посмотримъ, Петръ. „Помни день субботній, 
говоритъ Писаніе евреямъ, чтобы святить его; шесть дней 
работай и дѣлай въ нихъ всякія дѣла твои, а день седь- 
мый—суббота Господу-Богу твоему: не дѣлай въ оный ника­
кого дѣла ни ты, ни сынъ твой, ни дочь твоя, ни рабъ твой, 
ни рабыня твоя, ни (волъ твой, ни оселъ твой, ни всякій) 
скотъ твой, ни пришлецъ, который въ жилищахъ твоихъ“ 
(Исх. 20, 8—10, Іезек. 17—24). Завтра покой, святая суббота 
Господня: что надобно печь, пеките. и что надобно варить, 
варите сегодня (Исх. 16, 23)... Не зажигайте огня во всѣхъ 
жилищахъ вашихъ въ день субботы (Исх. 35, 3)... Не соби­
райте дровъ (Числ. 15, 32—33)... Не продавайте и не поку­
пайте (Неем. 10, 31; 13, 15—22); не носите,, ношъ въ день суб­
ботній (Іерем. 17, 21—21)*).

*) Иногда сектанты стараются всѣ мѣста о субботѣ, обличающія ихъ 
лжеученіе, примѣнить не къ „субботѣ Господней", т.-е. не къ седьмому
дню въ каждой недѣлѣ, а къ субботѣ, какъ вообще къ празднику (Лев. 23; 
24- -32). Но во всѣхъ такихъ случаяхъ необходимо разобрать каждое мѣсто 
въ контекстѣ рѣчи и снести его съ другими, такими же мѣстами, и тогда 
ложь сектантовъ ясно обнаружится.

8 *



—  116 —

Вотъ какъ проводили субботу евреи по закону Моисея и 
пророковъ. Въ субботу отдыхалъ не только еврей, но и всѣ 
иноплеменники, которые жили въ его домѣ, и весь скотъ 
его... А у васъ, Петръ, и сами вы житейскія дѣла дѣлаете 
въ субботу, и работники ваши, а скотъ вашъ лишены покоя. 
И варите, и печете вы въ субботу, и огни зажигаете, и дрова 
собираете, и продаете, и покупаете, и всякія ноши носите... 
Какъ же теперь ты хвалишься, что празднуешь субботу по 
Писанію?!

Петръ возразилъ, было, что ничего такого у нихъ не дѣ­
лается въ субботу, но тотчасъ умолкъ, подавленный массою 
примѣровъ, обличившихъ ложь его возраженія.

— Гдѣ же у васъ исполняется заповѣдь о субботѣ?— 
снова спросилъ я Петра.—Вѣдь, кромѣ указаннаго мною, 
евреи въ каждую субботу и притомъ въ храмы (Второз. 
12 гл. 13—14 ст.) должны были приносить особыя, сверхъ 
постоянныхъ, жертвы: всесожженія, хлѣбныя приношенія и 
возліянія (Числ. 28 гл. 9—10 ст.), а также и устраивать въ 
каждую субботу особыя священныя собранія (Лев. 23, 2—3)!.. 
Гдѣ же у васъ эти жертвы? Да и какъ вы можете прино­
сить ихъ, когда и самое мѣсто ихъ приношенія—храмъ вы 
отвергли? Вотъ и выходитъ, что отъ „новаго завѣта" вы 
отстали и къ „ветхому" не пристали, а остановились на пол­
дорогѣ, на распутыі... Жаль только, что, будучи сами упорно 
слѣпыми, вы и другихъ тащите на то же распутье...

Теперь намъ ясно, что наши субботники сочинили себѣ 
свою субботу и тѣмъ самымъ осквернили субботу законную, 
о которой говорится въ 4-й заповѣди десятословія. А всякій, 
кто осквернитъ субботу, по повелѣнію Бога Моисею, долженъ 
быть преданъ смерти (Исх. 31, 14—15). Намъ, христіанамъ, 
суббота вовсе не нужна, поэтому мы и кары за ея наруше­
ніе или отмѣну не боимся, а вотъ Петръ и другіе субботники 
приняли субботу и во всемъ ее оскверняютъ, а посему они 
и должны всѣ другъ друга предать смерти. Вотъ до чего 
довели себя сами субботники!..

•?) — Пусть у насъ своя суббота,—снова оживленно заго­
ворилъ Пестряковъ,—пусть мы нарушали субботу законную, 
пусть за это нарушеніе мы подлежимъ тяжелому наказанію: 
Но вы-то зачѣмъ нс празднуете субботы законной, когда она



—  117 —

дана Богомъ на вѣчныя времена? Вѣдь въ Писаніи ясно ска­
зано: пусть хранятъ сыны Израилевы субботу, празднуя суб­
боту въ роды свои, какъ завѣтъ вѣчный-, это—знаменіе между 
Мною и сынами Израилевыми на вѣки... (Исх. 31, 16— 17).

— Вотъ прекрасно, Петръ, что ты призналъ свою субботу 
не законной, а самочинной, и согласился съ тѣмъ, что вся­
кій, кто будетъ праздновать выдуманную вами субботу, под­
лежитъ по заповѣди Господней смерти. Слѣдовательно, какъ 
ты, такъ и твои единомышленники обязательно должны бро­
сить празднованіе субботы, а иначе вы явитесь сознатель­
ными противниками Господа Бога, коварно ведущими и 
другихъ къ погибели.

Ты спрашиваешь, почему мы не празднуемъ законной 
субботы, когда она установлена на вѣчныя времена? На это 
я тебѣ отвѣчу: не разумѣешь, что читаешь. Вѣдь въ при­
веденномъ тобою мѣстѣ изъ книги Исходъ ясно говорится, 
что суббота являлась знаменіемъ завѣта вѣчнаго или на вѣки 
только между Богомъ и сынами Израилевыми, которые и 
должны были праздновать субботу въ роды свои. И мы ви­
димъ, что Господь съ своей стороны не нарушалъ завѣта, 
заключеннаго съ освобожденнымъ изъ египетскаго рабства 
домомъ Израилевымъ, и всегда готовъ былъ хранить его и 
знаменіе этого завѣта субботу вѣчно (Іерем. 31, 32). Но 
израильтяне сами нарушили этотъ завѣтъ (Іерем. 31, 32), и 
посему Господь чрезъ пророка Іеремію возвѣстилъ непокор­
ному народу: „вотъ наступаютъ дни, когда Я заключу съ 
домомъ Израиля и съ домомъ Іуды новый завѣтъ;— не такой 
завѣтъ, какой Я заключилъ съ отцами ихъ въ тотъ день, 
когда взялъ ихъ за руку, чтобы вывести ихъ изъ земли 
Египетской; тотъ завѣтъ Мой онп нарушили, хотя Я оста­
вался въ союзѣ съ ними. Но вотъ завѣтъ, который Я за­
ключу съ домомъ Израилевымъ послѣ тѣхъ дней: вложу 
законъ Мой во внутренность ихъ, и на сердцахъ ихъ на­
пишу его, и буду имъ Богомъ, а они будутъ Моимъ наро­
домъ" (Іерем. 31— 3 3 )* )...

*) „Новый" духовные завѣтъ и заключенъ былъ съ духовнымъ Израилемъ, 
съ духовными дѣтьми Авраама, 'подъ которыми разумѣются всѣ увѣровав­
шіе во Христа (Римл. 2, 28—29; 4, 11—17; І'алат. 3, 7, 14—29; 4, 2 2 -31 ).



—  118 —

Теперь я спрашиваю тебя, Петръ наступили ли уже обѣ­
щанные Богомъ дни „новаго завѣта1*, или еще царитъ „вет­
хій завѣтъ? “

Видимо, наступили,—боязливо отвѣчалъ Петръ, чуя, 
куда ведетъ его отвѣтъ...

— Да, наступили со временъ Христа, какъ свидѣтель­
ствуетъ намъ ап. Павелъ (Евр. 8, 7—13),—рѣшительно под­
черкнулъ я.—Слѣдовательно, нужна ли  намъ суббота, какъ 
„завѣтъ вѣчный**, нарушенный плотскимъ Израилемъ и Бо­
гомъ отмѣненный? Нужно ли  намъ знаменіе ветхаго завѣта, 
знаменіе плотское— суббота, когда Самъ Богъ уничтожилъ 
его вмѣстѣ съ старымъ завѣтомъ и „новый завѣтъ** начер­
талъ на новомъ знаменіи—на внутренностяхъ й сердцѣ чело­
вѣка? Обрѣзаніе больше субботы, но и оно отмѣнено, хотя 
также давалось въ „завѣтъ вѣчный“.

4) Петръ замялся и что-то тихо бормоталъ. Наконецъ, 
послѣ настойчиваго предложенія отвѣчать на поставленный 
вопросъ, заговорилъ:

— Да оно, какъ вы поясняете, суббота въ новомъ завѣгѣ
не нужна;' а нанъ прочитаешь пророковъ, то выходитъ, что и въ 
новомъ завѣтѣ должно праздновать субботу.

Я попросилъ Петра привести мнѣ изъ Писанія смутившія 
его пророчества1).

Петръ съ усердіемъ прочелъ изъ кн. прор. Исаіи 56, 1—8, 
58, 13 -14 и 66, 22—23...—Вотъ видите,—заключилъ онъ,— 
не только евреи, но и иноплеменники и евнухи, присоеди­
нившіеся къ Господу, должны праздновать субботу и назы­
вать ее „святымъ днемъ Господнимъ", и всегда, каждую 
субботу, должны поклоняться Господу., Мы, — продолжалъ 
Петръ,—не евреи, но потомки иноплеменниковъ и присоеди­
нились ко Христу, а посему и должны, по заповѣди пр. Исаіи, 
каждую субботу устраивать молитвенныя собранія Господу 
Такъ у насъ и дѣлается.

— Но позволь, Петръ,—возразилъ я. Развѣ пр. Исаія го­
воритъ о новозавѣтныхъ иноплеменникахъ и евнухахъ, что 
ты примѣнилъ его слова къ себѣ?!

Ч Нижеприведенныя пророчества цитируются въ защиту субботы и въ 
„Библейск. чтеніяхъ" №№ 22 и 24, а равно и въ другихъ адвентистскихъ 
изданіяхъ.



119 —

— А то какъ же?—отвѣчалъ Петръ.
— Прочти внимательнѣй и ты увидишь, что пр. Исаія 

говоритъ о ветхозавѣтныхъ временахъ. Въ самомъ дѣлѣ, 
вѣдь это по ветхому завѣту евнухъ и иноплеменникъ, но 
не каждый, не могли войти въ общество Господне или въ 
среду народа израильскаго (сравн. Исаіи 56, 3, Второз. 23, 
1 — 8), хотя бы и увѣровали въ Бога и соблюдали заповѣди 
Его. Что здѣсь рѣчь идетъ о ветхозавѣтныхъ временахъ,— 
видно изъ того, что евнухи и иноплеменники молятся въ 
еврейскомъ храмѣ и приносятъ еврейскія жертвы и всесож­
женія, которыя по закону должны были приноситься по­
стоянно и еще въ особомъ видѣ каждую субботу (ср. Исаія 
56, 6—7; Числ. 28, 9—10). Да, наконецъ, вѣдь это еврейская 
суббота состояла въ полномъ покоѣ отъ обычныхъ дѣлъ 
(ср. Исаіи 58, 13. Исх. 20, 10); это въ ветхомъ завѣтѣ каждую 
субботу устраивали особыя священныя собранія и каждую 
субботу съ особыми жертвами ходили въ храмъ на покло­
неніе Богу Саваоѳу (сравн. Исаіи 66, 23. Числ. 28, 10. Лев. 
23, 3. Второз. 12, 5, 11, 14, 26—27). Значитъ, если пр. Исаія 
говоритъ объ иноплеменникахъ и евнухахъ, твердо держав­
шихся завѣта Господня (56, 6), то это завѣта ветхаго, конецъ 
которому еще не наступилъ въ то время. Но теперь, когда, 
давно уже наступили дни „новаго завѣта", въ который Хри­
стосъ призвалъ всѣхъ людей, а не только по плоти евреевъ, 
когда для самихъ евреевъ уничтоженъ Богомъ ветхій завѣтъ 
съ его знаменіемъ—субботою, пакъ можешь ты, Петръ, воз­
лагать па иноплеменниковъ иго ветхаго завѣта?!.

Петръ молчалъ, и потъ обильными каплями струился по 
его лицу,

— Вѣдь ты вотъ сослался на пр. Исаію, а тамъ и оказа­
лось то же', о чемъ я тебѣ говорилъ, т.-е.: если хочешь по­
ступать по примѣру названныхъ тобою иноплеменниковъ, 
то брось свою самочинную субботу и исполняй законъ Моисея. 
А то ты свою волю поставилъ выше и заповѣдей ветхаго 
завѣта, и повелѣній Ходатая Новаго Завѣта—Христа. Но 
при этомъ помни, что теперь въ Моисеѣ нѣтъ спасенія, такъ 
какъ уже наступили дни „новаго завѣта", и что’только Кровыо 
этого завѣта или Кровыо Христа мы спасаемся (Евр. 9 и 
10 гл.)...



—  120

— о) — Да и мы желаемъ спастись только Кровыо Христа,— 
снова заговорилъ Петръ,—По этой причинѣ мы и слѣдуемъ 
за Христомъ. Самъ же Христосъ не только не отмѣнялъ и не на­
рушалъ субботы, но постоянно соблюдалъ, праздновалъ и чтилъ ее.
Такъ, Онъ по обыкновенію Своему ходилъ въ день суббот­
ній въ синагогу и тамъ читалъ Св. Писаніе и поучалъ на­
родъ (Марк. 6, 2; Лук. 4, 16): училъ, что въ субботы можно 
дѣлать добро (Мѳ. 12, 12), и заботился о сохраненіи суббот­
няго покоя, когда говорилъ ученикамъ: „молитесь, чтобы не 
случилось бѣгство ваше зимою, или въ субботу" (Матѳ. 24, 
20). Такъ и мы, по примѣру Христа, хранимъ субботній 
покой и проводимъ его въ чтеніи Слова Божія и наставле­
ніи ‘другъ друга.

— Но зачѣмъ ты, Петръ, ссылаешься на примѣръ Христа,— 
возразилъ я ,—когда въ приведенныхъ тобою мѣстахъ Еван­
гелисты говорятъ о субботѣ еврейской, законной, а не о 
твоей, самочинной?!. Значитъ, твоя-то суббота тутъ опять не 
при чемъ... Сверхъ того, ты неправильно и понялъ Еванге­
листовъ. Изъ того, что Христосъ ходилъ въ субботы въ си­
нагогу и тамъ читалъ Писаніе и поучалъ народъ, также 
нельзя сдѣлать заключенія, что и христіане должны празд­
новать субботу, какъ нельзя вмѣнить въ обязанность и хри­
стіанамъ ходить въ еврейскую синагогу. Если Христосъ и 
праздновалъ субботу вмѣстѣ съ іудеями и притомъ по закону 
Моисея, то не для того, чтобы и христіанамъ дать для освя­
щенія ту же субботу, а только для того, чтобы подчиниться 
закону и тѣмъ искупить отъ клятвы закона подзаконныхъ 
(Гал. 4, 4—5). По этой-то причинѣ Христосъ соблюдалъ не 
только субботу, но и весь ветхозавѣтный законъ, которому 
и положилъ конецъ Своею смертью (Гал. 3, 10, 13, 22; Римл. 
7, 4—6). Съ этого времени христіане находятся уже не подъ 
закономъ, а подъ благодатію Христовою. Отсюда цидно, что 
сдѣланная тобою, Петръ, ссылка на примѣръ X ристая с только 
ошибочна, но и гибельна, такъ какъ необходимо ведетъ къ 
принятію и обрѣзанія, и вообще всего Моисеева» закона.

Ты говоришь: Христосъ училъ дѣлать въ субботы добро 
и отсюда заключаешь, что нужно праздновать суббота. Но 
я спрошу: а развѣ Христосъ'училъ въ остальные дни недѣли 
дѣлать зло? Конечно, и ты отвѣтишь; нѣтъ!.. А тогда-то, по 
твоему размышленію, и выйдетъ, что нужно праздновать не



—  121 —

только субботу, но и всю недѣлю. Очевидно, приведенное 
тобою изъ Ев. Матѳея (12, 12) мѣсто имѣетъ цѣлью не уза­
конить празднованія субботы для христіанъ, а только обли­
чить пониманіе субботняго покоя, какъ полной бездѣятель­
ности.

То же должно сказать и о твоей, Петръ, ссылкѣ на Ев. 
Матѳ. 24, 20. И здѣсь нѣтъ никакого намека на необходи­
мость празднованія субботы для христіанъ. Вѣдь тогда приш­
лось бы чествовать и ,,зиму“!.. Христосъ же данными сло­
вами выразилъ только ту мысль, чтобы бѣгство не случилось 
въ тяжелую зимнюю пору, или въ скоромъ времени, когда 
еще не насталъ конецъ субботы, какъ и всего еврейскаго 
закона. Такъ оно и случилось, ибо Іерусалимъ былъ разо­
ренъ послѣ смерти Христа, т.-е. когда произошла уже кон­
чина закона, а съ нимъ и субботы (Римл. 7, 4— 6; 10, 4).

Но если Христосъ, какъ „подзаконныйсоблюдалъ суб­
боту, то Онъ же въ тѣхъ случаяхъ, когда желалъ показать 
наступающій уже конецъ субботы, рѣзко нарушалъ ее. и  совер­
шенно отмѣнялъ законную субботу. Въ самомъ дѣлѣ, хотя суб­
бота и была дана для евреевъ (Исх. 16, 29), но такъ, что не 
еврей господствовалъ надъ субботою, а суббота была госпо­
диномъ еврея и давила его непосильнымъ бременемъ. Всякій, 
кто сталъ бы дѣлать въ субботу какое-нибудь дѣло, подлежалъ 
смерти (Исх. 20, 10, 31, 14— 15; Іерем. 17, 2 1 — 27). И выхо­
дило, что человѣкъ для еубботы, а не суббота для человѣка. 
Когда Христосъ сказалъ: „можно въ субботу дѣлать добро“ 
(Мѳ. 12, 12), то это было уже нарушеніемъ законнаго обычая 
чествовать субботу полной безработицей. И если можно было 
въ субботу Христу исцѣлить сухорукаго, слѣпорожденнаго, 
разслабленнагох) и др., то еврею, на основаніи требованій 
закона, ни подъ какимъ предлогомъ нельзя было сдѣлать 
какого-либо дѣла, хотя бы и добраго, на пользу себѣ или 
ближнему (сравн. Исх. 20, 10, 31, 14— 15; Іерем. 17, 21— 27; 
Числ. 15, 32— 33; Неем. 10, 31; 13, 15— 22 ). Но еще сильнѣе 
сказалось отверженіе Христомъ законной субботы, когда Онъ 
оправдалъ нарушеніе ея Своими учениками (Мѳ, 12, 1— 7)

!) Замѣчательно, что, исцѣляя разслабленнаго, Христосъ сказалъ ему: 
„встань, возьми постель твою и ходи“ (Іоан. 5, 8). Между тѣмъ такое по- 
велѣніе явно прогиворѣчило прямому предписанію закона „не носить ношъ“... 
(Іерем. 17. 21—22).



—  122 —

и затѣмъ прямо заявилъ: „суббота для человѣка, а не чело­
вѣкъ для субботы; посему Сынъ Человѣческій есть госпо­
динъ и субботы" (Марк. 2, 27—28). Здѣсь уже ясно указана 
Христомъ власть Его надъ субботою, какъ Господина надъ 
рабомъ, и въ этой власти кроется разъясненіе безнаказанности 
для учениковъ Христовыхъ нарушенія субботы. Да и какъ 
было наказывать за нарушеніе субботы по закону, когда при­
ближалась полная кончина и самаго закона! И только слѣпые 
враги Христа, іудеи, искали убить Его за то, что Онъ „нару­
шалъ субботу“ (Іоан. 5, 16—18 ст.)!

— 6) — Хорошо,—нервно заговорилъ Петръ.—Но вѣдь и 
послѣ смерти Христа его преемники праздновали субботу. Въ 
Евангеліи отъ Луки читаемъ, что женщины, пришедшія съ 
Іисусомъ изъ Галилеи, возвратившись отъ гроба Господня, 
приготовили въ пятницу благовонія и масти, а „въ субботу 
остались въ покоѣ по заповѣди" (23, 54—56). Особенно же 
ясно говоритъ Писаніе о томъ, что самъ великій Апостолъ 
Павелъ, будучи уже христіаниномъ, попрежнему освящалъ 
субботу. Такъ, работая въ теченіе шести дней недѣли, онъ 
„во всякую субботу говорилъ въ синагогѣ и убѣждалъ 
Іудеевъ и Еллиновъ“ (Дѣян. 18, 3—4). Даже христіанъ изъ 
язычниковъ, а не изъ однихъ только іудеевъ, онъ примѣромъ 
своимъ побуждалъ чтить субботній покой, когда и 'имъ про- 
повѣдывалъ Слово Божіе въ субботы. Видя это, язычники 
и сами просили Ап. Павла говоритъ имъ по субботамъ (Дѣян. 
13, 42—46; 18, 4). Вотъ почему Ап. Павелъ ясно пишетъ, 
что „для народа Божія еще остается субботство" (Евр. 4, 9), 
Мы считаемъ себя христіанами или „народомъ Божіимъ “ и 
посему, по повелѣнііо Ап. Павла, и хранимъ субботу, а вы 
нарушили завѣтъ Апостола и отвергли субботу.

Разберемъ сказанное собою, Петръ. Правда, что женщины, 
пришедшія съ Іисусомъ изъ. Галилеи, въ субботу остались 
въ покоѣ по заповѣди (Лк. 23, 56). Но затѣмъ ты опять при­
мѣромъ, говорящимъ о еврейской законной субботѣ, оправ­
дываешь свою субботу, когда твоя суббота самочинная, а не 
„по заповѣди" соблюдается? Ужъ если желаешь пользоваться 
примѣромъ „женщинъ", то соблюдай ту субботу, которую свя­
тили онѣ. А то получается у тебя одна только пустая под­
тасовка однозвучныхъ словъ. У „женщинъ" была своя суб-



—  123 —

бота, а у тебя своя, и между вашими субботами такое же 
сходство, какъ между закономъ и беззаконіемъ. Теперь скажу, 
почему евангельскія „женщины" хранили субботній покой 
по заповѣди. Эти „женщины" были изъ іудеянокъ и, какъ и 
Іосифъ изъ Аримаѳеи, были строгими хранительницами всего 
еврейскаго закона. Ожидая Царствія Божія (Лк. 23, 51), онѣ 
слѣдовали за Іисусомъ, слушали Его ученіе, любили Его, 
но постигнуть все ученіе Христа онѣ еше не могли, такъ 
какъ и слишкомъ были привязаны къ закону Моисея и, что 
главное, не получили еіце Духа Святаго (Іоан. 14, 26; 16, 13). 
Да и Самъ Христосъ при Своей жизни многаго не сказалъ 
Своимъ ученикамъ (Іоан. 16, 12), потому что они еще не 
могли всего вмѣстить. Вотъ почему мы видимъ, что не только 
„женщины", но даже Апостолы до сошествія на нихъ Св. 
Духа многаго въ ученіи Христа не понимали. Ііо этой же 
причинѣ „женщины" и „недоумѣвали", гдѣ бы дѣлось Тѣло 
Христа. А между тѣмъ Христосъ училъ и ихъ и всѣхъ уче­
никовъ о Своемъ воскресеніи (Лк. 24, 4— 6), но и онѣ и уче­
ники не поняли сказаннаго Христомъ (Лк. 24, 45). И послѣ 
сошествія Св. Духа многіе изъ увѣровавшихъ во Христа 
еще никакъ не могли порвать свою вѣковую связь съ Мои­
сеевымъ закономъ и изъ-за соблюденія этого закона подни­
мали въ церкви Христовой распри. А если такъ обстояло 
дѣло съ „женщинами", то ясно, что соблюденіе ими субботы 
по заповѣди закона Моисеева было плодомъ ихъ непониманія 
ученія Христова (Лк. 24, 45), тѣмъ болѣе, что новый покой 
еще не былъ имъ возвѣщенъ Христомъ, такъ какъ Христосъ 
еще въ тотъ день не воскресалъ и Своимъ явленіемъ по воскре­
сеніи еще не отверзалъ ученикамъ ума къ уразумѣнію пи­
саній. Слѣдовательно, если бы христіане стали праздновать 
субботу на томъ основаніи, что евангельскія „женщины" ее 
праздновали, то они подчинили бы себя игу закону Моисеева 
и тѣмъ извратили бы благовѣстіе Христово.

Ты ссылаешься на примѣръ и ученіе Ап. Павла. Но, къ 
сожалѣнію, и тотъ и другое ты извратилъ собственнымъ вы­
мысломъ. То правда, что Ап. Павелъ „всякую субботу гово­
рилъ въ синагогѣ и убѣждалъ Іудеевъ и Еллиновъ" (Дѣян. 
18, 4). Но заключать отсюда, что слѣдовательно Ап. Павелъ 
святилъ еврейскую субботу, такъ же нельзя, какъ нельзя 
учить на основаніи этого примѣра, что Ап. Павелъ призна-



124 -

валъ необходимо для христіанъ и еврейскую синагогу. Если 
Ап. Павелъ и ходилъ въ синагогу и притомъ только по суб­
ботамъ, то не для отправленія христіанскаго моленія съ 
Іудеями и Еллннамн, тѣмъ болѣе, что ни тѣ ни другіе еще 
не вѣровали во Христа, а только для проповѣди имъ о 
Христѣ. Проповѣдь же свою о Христѣ Ап. Павелъ пріуро­
чивалъ къ субботѣ и притомъ велъ ее въ синагогѣ, потому 
что но еврейскому обычаю каждую субботу евреи собира­
лись въ синагогу и тамъ читали законъ Моисеевъ и проро­
ковъ, а послѣ чтенія слушали отъ своихъ наставниковъ слово 
наставленія. При этомъ начальники синагоги предоставляли 
и Апостоламъ право обращаться къ народу съ словомъ на­
ставленія (Дѣян. 13, 14— 15; 15, 21). Такимъ образомъ, Ан. 
Павелъ пользовался субботою и синагогою, лишь какъ са­
мымъ удобнымъ временемъ и мѣстомъ для проповѣди Христа 
большому собранію Іудеевъ и Еллиновъ. Другимъ же, которые 
не чтили Бога по-іудейски и потому не ходили въ синагогу 
по субботамъ, тотъ же Ап. Павелъ проповѣдывалъ ^ежед­
невно^, п „на площадии, и „въ ареопагѣ“ (Дѣян. 17, 17—22; 
20, 31), и „по домамъ“ (Дѣян. 20, 20). Но вѣдь никто же не 
станетъ на этомъ основаніи праздновать каждый день и чтить: 
площади, ареопагъ и пр... Сверхъ того, Ап. Павелъ старался 
пріурочить свою проповѣдь для Іудеевъ и къ другимъ изъ 
наиболѣе чтимыхъ у нихъ праздниковъ, когда они собира­
лись въ опредѣленное мѣсто въ наибольшемъ количествѣ и 
изъ разныхъ мѣстъ (Дѣян. 18, 19—21; 20, 16). Но вѣдь вы 
и сами не чтите другихъ еврейскихъ праздниковъ, Все это. 
ясно обличаетъ ваше заблужденіе.

Да и откуда ты, Петръ, взялъ, что Ап. Павелъ даже хри­
стіанъ изъ язычниковъ побуждалъ чтить субботу? Ты свы- 
лаешься на то, что Ап. Павелъ проповѣдывалъ и язычни­
камъ по субботамъ, и что сами язычники просили Апостола 
говорить имъ по субботамъ (Дѣян. 13, 42—46; 18, 3—4). Но 
развѣ здѣсь идетъ рѣчь о язычникахъ, принявшихъ хри­
стіанство, или о тѣхъ язычникахъ, которые прямо изъ язы­
чества призывались Ап. Павломъ ко Христу? Нѣтъ. Здѣсь 
идетъ рѣчь только о тѣхъ язычникахъ, которые уже чтили 
Бога по-іудейски и потому ходили на еврейскія собранія въ 
синагоги и праздновали субботу. Писаніе прямо говоритъ; 
„многіе Іудеи и чтители Бога, обращеные изъ язычниковъ"



— 125 —

(Дѣян. 13, 43). Съ такими-то язычниками, чтущими Бога по 
закону Моисея, Ап. Павелъ и бесѣдовалъ въ синагогахъ по 
субботамъ и притомъ сперва съ настоящими іудеями, а потомъ 
уже съ іудействуюіцими язычниками (Дѣян. 17, 17; 18, 4; 
13, 46). И вотъ только такіе язычники просили Ап. Павла 
говоритъ о Христѣ „въ слѣдующую субботу*4, такъ какъ для 
такихъ язычниковъ, какъ и для іудеевъ, не только суббота, 
но и весь законъ Моисеевъ былъ обязателенъ къ исполненію. 
Значитъ, и въ данномъ случаѣ Ап. Павелъ просто восполь­
зовался субботою и синагогою, какъ временемъ и мѣстомъ 
наиболѣе удобными для бесѣдъ съ массою не только Іудеевъ, 
но и Еллиновъ, чтущихъ Бога по-іудейски (Дѣян. 17, 17). 
Съ остальными же язычниками, которые призывались ко 
Христу прямо изъ язычества, а не чрезъ іудейство, Ап. 
Павелъ бесѣдовалъ всегда и на всякомъ мѣстѣ (Дѣян. 17, 
17—22; 20, 31). Значитъ, глубоко неправъ ты, когда примѣ­
ромъ Ап. Павла хотѣлъ оправдать празднованіе и въ Новомъ 
завѣтѣ еврейской субботы. Что же касается твоей, Петръ, 
субботы, то она не имѣетъ для себя оправданія даже и въ 
еврейскомъ законѣ и является беззаконной, самочинной.

Въ защиту субботы ты привелъ и слова Ап. Павла: „для 
народа Божія еще остается субботство“ (Евр. 4, 9). Но развѣ 
здѣсь рѣчь о субботѣ, какъ седьмомъ днѣ, чтимомъ іудеями 
но 4-ой заповѣди десятословія? Когда Ап. Павелъ говоритъ 
объ этомъ днѣ, то называетъ его: „субботою**. Такъ же назы­
ваютъ этотъ день и другіе Апостолы. А въ приведенномъ 
тобою мѣстѣ рѣчь не о „субботѣ**, а о „субботствѣ**. И подъ 
„субботствомъ** Ап. Павелъ разумѣетъ такой „покой**, обѣ­
тованіе, о которомъ исполнилось только въ дни пришествія 
Христа и притомъ только надъ увѣровавшими во Христа. 
До Христа этого „покоя“ или „субботства** не было. И потому 
проповѣдь о необходимости „войти въ покой оный“ разда­
лась только послѣ воскресенія Христа (Евр. 4, 1—11). Суб­
бота же дана еще при Моисеѣ, и въ субботній покой народъ 
Божій вошелъ еще со временъ Моисея (Йсх. 16, 23 30).
Ясно, что опять ты, Петръ, извратилъ Слово Божіе.

— 7) — Но пойдемъ далѣе. Св. Писаніе лс#о свидѣтель­
ствуетъ, что Апостолы не только не праздновали еврейской субботы, 
а прямо отмѣнили ее, какъ лишнюю для христіанъ. Извѣстно, что



—  126 —

въ число христіанъ, при Апостолахъ поступили массы іудеевъ 
и Еллиновъ, прежде принявшихъ законъ іудейскій. Эти іудеи 
и Еллпны настолько свыкались съ закономъ Моисея, что и 
въ христіанствѣ признавали необходимымъ соблюдать законъ 
Моисеевъ. Когда же они увидѣли, что Апостолы въ Антіохіи 
принимали въ церковь 'язычниковъ безъ обрѣзанія, то и сами 
соблазнились и другихъ смутили своею проповѣдью о не­
возможности спастись безъ обрѣзанія по обряду Моисееву. 
Вслѣдствіе поднятыхъ ими въ церкви Антіохійской смутъ, 
Павелъ и Варнава и еще нѣсколько человѣкъ изъ членовъ 
мѣстной церкви отправились къ Апостоламъ въ Іерусалимъ 
по сему дѣлу. И въ Іерусалимѣ нѣкоторые изъ фарисейской 
ереси, но принявшіе христіанство, также горячо утверждали, 
что „должно обрѣзывать язычниковъ и заповѣдывать соблю­
дать законъ Моисеевъ", т.-е. и субботу и весь вообще законъ. 
И что же? Апостолы и пресвитеры Іерусалимской церкви 
на соборѣ постановили сообщитъ Антіохійскимъ братьямъ 
слѣдующее: „поелику и мы услышали, что нѣкоторые, вышед­
шіе отъ насъ, смутили васъ своими рѣчами и поколебали ваши 
души, говоря, что должно обрѣзываться и соблюдать законъ, 
чего мы имъ не поручали, то мы, собравшись единодушно, 
разсудили... угодно Святому Духу и намъ не возлагать на 
васъ никакого бремени болѣе, кромѣ сего необходимаго; воз­
держиваться отъ идоложертвеннаго и крови, и удавленины. 
и блуда, и не дѣлать другимъ того, чего себѣ не хотите. 
Соблюдая сіе, хорошо сдѣлаете" (Дѣян. 15 гл.). Вотъ все, 
что отъ закона Моисеева, читаемаго каждую субботу въ еврей­
скихъ синагогахъ по всѣмъ городамъ (Дѣян. 15, 21) Апо­
столы сочли нужнымъ возложить на выи христіанъ изъ 
язычниковъ. Такимъ образомъ и рѣчи не можетъ быть о 
томъ, чтобы мы самочинно, вопреки Апостольскому опредѣ­
ленію (Дѣян. 16, 4 ), возложили на выи „вѣрныхъ изъ языч­
никовъ"' соблюденіе еще субботы законной, или другихъ ка­
кихъ еврейскихъ праздниковъ или постановленій. А между 
тѣмъ, ты, Петръ, стараешься возложить на вѣрующихъ изъ 
язычниковъ иго, котораго и самъ не можешь понести, такъ 
какъ и самъ законной субботы не празднуешь! И выходитъ, 
что ты желаешь другимъ того, чего себѣ не хочешь. Если 
Апостолы и допускали иногда соблюденіе предписаній Мои­
сеева закона: обрѣзанія, субботы и др., то это только „ради



— 127 —

іудеевъ“ (Дѣян. 16, 3; Галат. 2, И —16), которые еще не 
могли освоиться съ мыслью объ излишнствѣ для христіанъ 
Моисеева закона и, если бы Апостолы не снизошли къ не­
мощи іудеевъ, то навсегда потеряли бы ихъ для Христа 
(1 Коринѳ. 9, 19—23). Мы же и не немощные, а „вѣрные" 
(Дѣян. 16, 4); и не іудеи, а христіане изъ язычниковъ. По­
сему намъ и нечего подражать „немощнымъ іудеямъ11, осо­
бенно когда Апостолы ясно указали, что вѣрнымъ изъ языч­
никовъ нужно хранить отъ Моисеева закона (см. и Галат. 
2, 11—16). Ужъ если праздновать субботу, то нужно и обрѣ­
зываться. ибо обрѣзаніе выше субботы (Іоан. 7, 22 23). Но
какъ отъ обрѣзанія Ап. Павелъ грозно предостерегалъ хри­
стіанъ, говоря: берегитесь обрѣзанія" (Филип. 3, 2; Галат. 
5, 2), такъ точно онъ же обличалъ христіанъ за наблюденіе 
іудейскихъ „дней (т.-е. день субботній, или седьмый, и шесть 
дней рабочихъ—Исх. 20, 8—9), мѣсяцевъ (т.-е. новомѣсячій), 
временъ (т.-е. временъ Пасхи, Пятидесятницы, Кущей и пр...) 
и годовъ" (т.-е. новолѣтій), выражая даже опасеніе: не на­
прасно ли трудился у нихъ (Галат, 4, 10—11). Съ особенною 
же силою Ап. Павелъ отвергаетъ субботу въ посланіи іщ 
Колоссянамъ: „никто да не осуждаетъ васъ за пищу, или 
питіе, или за какой-нибудь праздникъ, или новомѣсячіе, или 
субботу: это есть тѣнь будущаго, а тѣло—во Христѣ" (2,16—17). 
Очевидно, что среди Колосскихъ христіанъ, какъ раньше 
среди Антіохійскихъ (Дѣян. 15 гл.) и Галатскихъ (Галат. 
2 гл. и 4 гл.), нашлись строгіе ревнители Моисеева закона, 
которые осуждали христіанъ, не соблюдавшихъ постановленій 
этого закона о пищѣ (чистой и нечистой—Лев. 11 гл.), празд­
никовъ (Лев. 23 гл.), новомѣсячіяхъ (Числ. 28 г л ) и субботѣ' 
(Лев. 23 гл. Числ. 28 гл.). Ап. Павелъ, проповѣдуя но го­
родамъ вѣрнымъ и соблюдать опредѣленія Апостольскаго 
собора въ Іерусалимѣ по вопросу объ обязательности для 
христіанъ Моисеева закона (Дѣян. 15 гл.; 16 гл. 4 ст.), со 
всею строгостью возсталъ противъ нарушителей даннаго апо­
стольскаго опредѣленія и снова ясно высказалъ, что всѣ 
вышеупомянутыя постановленія Моисеева закона были лишь 
„тѣнью", т.-е. имѣли лишь преобразовательное значеніе и 
должны быть отвергнуты теперь, когда мы пребываемъ уже 
со Христомъ (Колос. 2, 17, 20—21). Отсюда ясно, что ни 
еврейское раздѣленіе пищи, ни еврейскія новомѣелчія, ни



—  128 —

еврейскіе праздники вообще и, въ частности, суббота намъ, 
христіанамъ, не нужны. А кто принимаетъ хотя бы и одну 
только субботу, тотъ противникъ Ап. Павла.

— Я не вижу,— возразилъ Петръ,—чтобы Ап. Павелъ въ 
посланіи къ Колоссянамъ отвергалъ субботу Господню, т.-е. суб­
боту, какъ седьмой день недѣли, о которомъ говоритъ 4-я 
заповѣдь. По-моему, здѣсь Апостолъ разумѣетъ субботу іудей­
скую, или іудейскіе праздники, установленные ими въ го­
дичномъ кругу, Къ числу такихъ праздниковъ или іудейскихъ 
субботъ принадлежатъ, напримѣръ: суббота покоя земли 
(Лев. 25, 4), суббота покоя или день очищенія въ десятый 
день седьмого мѣсяца (Лев. 23, 27—32) и въ десятый день 
того же мѣсяца' (Лев. 16, 29—31)... Эти іудейскія субботы 
намъ не нужны.

— Глубоко неправъ ты, Петръ, въ своемъ мудрованіи,— 
отвѣчалъ я.—Во-первыхъ, въ Св, Писаніи нѣтъ раздѣленія 
субботъ на Господню и іудейскія. Всѣ субботы, въ томъ числѣ 
и указанныя тобою, называются Господними, какъ данныя 
Господомъ, а не самовольно выдуманныя евреями (Исх. 31, 
13—15; Лев. 16, 31, 44; 19, 3, 30; 23, 32, 38; 25, 4 -  „суббота 
покоя земли, суббота Господня")... Во-вторыхъ, Ап. Павелъ 
говоритъ не о субботахъ, и объ одной опредѣленной субботѣ. 
А въ такихъ случаяхъ подъ субботою всегда въ Св. Писаніи 
Апостолы разумѣютъ седьмый день недѣли. И ты самъ также 
утверждалъ, когда ссылался на Ев. Луки 23, 56; на Дѣян. 
Апост. 13, 14, 42, 18, 4, что подъ „субботою14 здѣсь нельзя 
разумѣть годовыхъ праздниковъ у іудеевъ, такъ это видно 
и изъ того, что вообще о праздникахъ Ап. Павелъ уже ска­
залъ: „за какой-нибудь праздникъ" и посему повтореніе 
одного и того же было бы страннымъ. Другое дѣло, когда 
Апостолъ изъ общаго понятія: „за какой-нибудь праздникъ", 
выдѣлилъ затѣмъ для усиленія „субботу", какъ особо чти­
мую іудеями. Посему, если бы Апостолъ и не сказалъ въ 
частности за „субботу", то и тогда она имѣлась бы имъ въ 
виду въ словахъ: „за какой-нибудь праздникъ", такъ какъ 
къ числу іудейскихъ праздниковъ принадлежала по закону 
и суббота, означенная въ 4-ой заповѣди (Лев. 23, 1—1). Но 
если Апостолъ съ особенною ясностью отдѣльно упомянулъ 
о „субботѣ", такъ это для насъ же лучше, чтобы мы не сму­
щались отверженіемъ субботы. Еще болѣе мы убѣдимся въ



— '129 —

томъ, что Павелъ здѣсь имѣлъ въ виду субботу, заповѣдан­
ную въ 4-ой заповѣди, когда обратимъ вниманіе на то, откуда 
Апостолъ взялъ такое подраздѣленіе; „за какой-нибудь 
праздникъ, или ново.иѣсячіе, или с у б б о т у Все это взято изъ 
Ветхозавѣтнаго Писанія, именно: изъ кн. Левитъ 23 гл., Числ., 
28 гл., Нееміи 9, 14, 10, 31, 33, 13, 15—22; Іезек. 46, 1—6, 
гдѣ подъ „субботою" ясно разумѣется седьмой день недѣли. 
Итакъ, по ясной заповѣди Апостола суббота или седьмой 
день недѣли, данный евреямъ для освященія 4-ой заповѣдью 
каменныхъ скрижалей, намъ, христіанамъ, получившимъ отъ 
Христа новыя, духовныя скрижали, не нуженъ, и кто празд­
нуетъ субботу, тотъ находится во власти „смертоносныхъ 
буквъ" и противится Христу и Св. Апостоламъ. Но еще гор­
шее зло творитъ тотъ, кто подъ видомъ законной субботы, 
нынѣ отмѣненной, пускаетъ въ обращеніе среди народа свою, 
самочинную субботу, и такимъ образомъ обольщаетъ своею 
философіею темный и слабовѣрный народъ и дѣлаетъ его 
служителемъ уже не еврейскаго, все же Богомъ даннаго до 
времени закона, а служителемъ злой и гордой человѣческой 
воли и тѣмъ насаждаетъ на землю самое коварное идоло­
поклонство, когда вмѣсто Бога человѣкъ чтитъ подобнаго 
себѣ. Такъ поступаешь ты, Петръ, потому что нс только от­
вергъ волю Христа и Апостоловъ, запретившихъ праздновать 
субботній день, но еще свою самочинную субботу выдаешь за 
Господню и стараешься оправдать ее 4-ой заповѣдью въ цѣ­
ляхъ удобнѣе совращать малосвѣдущихъ и слабовѣрныхъ 
людей.

Безотвѣтный Петръ стоялъ, уныло понуря голову. Право­
славные ликовали и съ радостнымъ, духовнымъ подъемомъ 
расходились по домамъ.

Православный миссіонеръ.

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 9



Е р еС Ь  (аі'ргзк?).

Историко-филолотческая справка.

Какъ большинство древне-церковныхъ терминовъ, терминъ 
„ересь44 классическаго происхожденія. Онъ происходитъ отъ 
греческаго глагола аідісо—беру, захватываю, избираю, и въ 
началѣ употреблялся обычно въ смыслѣ взятія, захвата, 
избранія или выбора чего-нибудь. Въ этомъ смыслѣ, встрѣ­
чается этотъ терминъ въ классической литературѣ, напр. у 
Ѳукидида „взятіе города44 обозначается аідевк* лоіеах;, у Пла­
тона нерѣдко встрѣчаемъ такія выраженія аідеоіѵ пѵі дідо- 
ѵаі—предоставить кому-нибудь выборъ, аідевіѵ отдатгіуоѵ лоіеіб- 
&аі—избрать вождя и т. д .1). Даже ветхозавѣтная письмен­
ность, а затѣмъ и святоотеческая письменность употребляютъ 
нерѣдко аіцеві' въ указанномъ классическомъ смыслѣ. Такъ, 
напр. Быт. 49, 5: „Симеонъ и Левій братія совершиста обиду 
отъ воли своя*—у ЬХХ послѣднія слова выражены аІдеб€(о<; 
аѵтсдѵ: Лев. 22, 18: „иже аще принесетъ дары своя... по изво­
ленію своемц—у ЬХХ читаемъ хата аідеоіѵ. Изъ святоотеческой 
письменности укажемъ на св. Іоанна Златоуста, который въ 
своемъ произведеніи „о дѣвственности14 (41 гл.) говоритъ: 
„гоѵ ахдоатцѵ т7/$ аідебесод лосоѵѵтоя іотіѵ*, т. е. слушающему

При написаніи этого очерка пособіями и руководствами служили: 1)іс- 
ііоппаіге бе ТЪеоІо&іе раг РаЪЪё Вегдгег, Тоиіоизе, 1823; ВіЫізсЪ- 
ТЬеоІо&ізсЬез \ѴбгІегЬисіі ѵ. Н. Сгетег, Ооіііа., 1887; Хоиѵеаи біе- 
ііоппаіге ^гес-Ггап^аіз раг А. СІшвтпд, Рагіз 1879; Оіоззагіит тебіае еі 
пГітае Іаііпііаііз Б а  Санде Хіогі. 1885; Правосл.-богословская энцикло­
педія А . П. Лопухина Спб. 1904; Ереси и расколы первыхъ трехъ вѣковъ 
христіанства, прот. А. Иванцова-Платонова, Москва 1877; ТЬезаигиз ессіе- 
зіазіісиз—*/. С. Зиісегиз, Ашзіегбаші. 1682; ПісііоппаГге бе Іа ЪіЫе Е. 7г- 
доигоих, Рагіз, 1903.

т) См. СІР ор. А. СНаззапд аідзосд.



свойственно дѣлать выборъ!). Въ правилахъ одного изъ Кар­
ѳагенскихъ соборовъ аідехоіхоі бліололоі, по толкованію Валь- 
самона, суть „избранные епископы442).

Въ дальнѣйшемъ своемъ развитіи, слово аідвоід стало 
обозначать избраніе или принятіе извѣстнаго мнѣнія или 
доктрины, какъ хорошей, такъ и дурной3). Имъ стали назы­
вать опредѣленное философское направленіе или философ­
скую школу4), хотя послѣдній смыслъ укрѣпился за нимъ 
только въ позднѣйшій періодъ развитія греческаго языка— 
времена Платона и Аристотеля, основателей двухъ величай­
шихъ философскихъ направленій, еще не знаютъ итого зна­
ченія. Отсюда у .же, невидимому, былъ недалекъ переходъ 
къ тому, чтобы сообщить понятію „ереси44 (асдшд) религіоз­
ный характеръ. Однако впервые „аідеоід* съ религіознымъ 
значеніемъ мы встрѣчаемъ на почвѣ христіанской. Первой 
новозавѣтной книгой, гдѣ мы находимъ названіе ереси является 
книга Дѣяній Апостольскихъ. Въ ней заключается до шести 
мѣстъ, содержащихъ терминъ аідеок;: 5, 17—  ̂ оѵва аідвок; 
хоэѵ 2аддоѵхаісоѵ, 15, 5—ало хщ аідвовсо  ̂ тсоѵ Фадіваіыѵ, 24, 5— 
хг^ хсдѵ іѴа^юрашу аІдвовсод 24, 14—хаха х)]Ѵ обоѵ, ?]ѵ Хеуоѵвіѵ 
аідеоіѵ, 26, 5— охі хаха х)]Ѵ ах{>ф€Охах?]ѵ аідвбіѵ, 28, 22—ле()1 
цьѵ уад хщ аідеовсод. Но нельзя .сказать, чтобы во всѣхъ ука­
занныхъ мѣстахъ асдеосд было употреблено въ современномъ 
значеніи итого слова. По справедливому замѣчанію одного 
изъ выдающихся изслѣдователей исторіи ересей и расколовъ 
въ первые 3 вѣка христіанской Церкви, упоминаемыхъ здѣсь 
фарисеевъ и саддукеевъ (Дѣян. 15, 5; 26, 5; 5, 17) нельзя 
назвать ни еретиками, ни сектантами въ строгомъ смыслѣ 
этого слова. Это скорѣе направленія въ іудейскомъ обществѣ 
извѣстнаго времени5). Что же касается христіанства, назван­
наго здѣсь, „ересью назорейскою44 (Дфян. 24, 5, 14; 28, 22), 
то на первыхъ порахъ своего существованія оно еще не 
имѣло въ -себѣ всѣхъ тѣхъ чертъ, которыя впослѣдствіи 
такъ рѣзко отличали его отъ іудейства (Дѣ*ш. з, 1 и др.),

[) С. 8иісеги8—аі()б(нд.
2) ІЬІ(].
3) Ѵідоигоих.
4) Вегдіег, 1. IV.
5) Иванцовъ-Платоновъ стр. 299, нрим. 160.

9 *



— ш

и сами іудеи первоначально смотрѣли на него не болѣе, 
какъ на одно изъ тѣхъ религіозныхъ направленій, которыя 
существовали тогда въ іудейскомъ народѣ. На этихъ осно­
ваніяхъ нужно сказать, что терминъ асдаосд употребленъ 
здѣсь въ довольно общемъ смыслѣ—въ смыслѣ извѣстнаго 
религіознаго направленія или религіозной партіи. Тѣмъ не 
менѣе въ нѣкоторыхъ изъ приведенныхъ мѣстъ (24, 5, 14: 
28, 22) данное понятіе получаетъ въ извѣстной степени 
новый, довольно опредѣленный оттѣнокъ, который затѣмъ 
легъ въ основу дальнѣйшаго развитія этого слова: изъ того 
непріязненнаго чувства, которое іудеи съ извѣстнаго вре­
мени испытывали по отношенію къ христіанамъ, а также 
изъ враждебнаго тона тѣхъ рѣчей, въ которыхъ они упоми­
нали объ ереси назореевъ, можно заключить, что въ первыя 
времена существованія христіанской Церкви ересью стали 
называть не только извѣстное положительное религіозное 
направленіе, но иногда и направленіе съ отрицательнымъ 
характеромъ.

ІІослѣ книги Дѣяній апостоловъ слово аідаоід встрѣчается 
трижды въ посланіяхъ ап. Павла и одинъ разъ—въ посл. 
ап. Петра.

Первое изъ такихъ мѣстъ мы находимъ въ 1 Кор. И, 19. 
Упомянувъ о томъ, что между членами церкви Коринфской 
происходятъ междуусобные раздоры, апостолъ прибавляетъ, 
что для блага самой же Церкви необходимо, чтобы въ ней были 
ереси: даі уесд хаі аі'даоаід еѵ ѵ[йѵ еіѵаі. Подобно тому, какъ и 
въ кн. Дѣяній ап. терминъ сбдаосд употребленъ здѣсь въ 
несобственномъ смыслѣ. Церковный языкъ не достигъ еще 
той ступени своего развитія, на которую онъ сталъ позднѣе, 
и потому нѣтъ ничего удивительнаго въ томъ, что, аи. Па­
велъ называетъ здѣсь ересыо то же самое явленіе, какое 
въ другомъ мѣстѣ обозначается имъ совершенно другимъ 
словомъ 1). Въ частности, обращая вниманіе на данное мѣ­
сто, мы не можемъ не видѣть, что подъ „ересью“ аи. Павелъ 
разумѣетъ не ересь въ нашемъ смыслѣ этого слова, но ско­
рѣе раздѣленіе или раздоръ, происшедшіе на почвѣ цер­
ковно-дисциплинарной. За это говоритъ прежде всего кон-

*) Срв.,напр. I Кор. 1, 10; 11, 18 и 12, 25, гдѣ для обозначенія явленія, 
аналогичнаго разсматриваемому, апостолъ пользуется терминомъ, в/івуіѵ..



— 133 -

текстъ рѣчи: мы видѣли, что упоминаніе о ересяхъ нахо­
дится въ неразрывной связи съ укореніемъ церковно-дисци­
плинарныхъ раздѣленій среди коринфянъ. Наконецъ въ 
пользу этого мнѣнія говорятъ и ясныя свидѣтельства цер­
ковныхъ писателей, напр. св. I. Златоустъ въ толкованіи на 
это мѣсто говоритъ прямо, что „ересями здѣсь апостолъ 
называетъ не то, что имѣетъ связь съ догматами, на что 
относятся къ раздорамъ", блаж. Ѳеодоритъ толкуя тотъ же 
И) ст. 11 гл. 1 Кор. говоритъ „ересями называетъ апостолъ 
споры, а не догматическія разности14 1).

Второй разъ аи. Павелъ упоминаетъ о ереси въ 20 ст, 5 гл. 
посланія своего къ Галатамъ. Здѣсь, послѣ, краткой харак­
теристики плоти и духа вообще, онъ говоритъ о плодахъ 
того и другого рода дѣятельности. Между прочимъ, къ числу 
дѣлъ плоти (та ідуа тг/д бадхдд) онъ относитъ разногласія и 
ереси — діхоотаосас хаі сиідеоід. ІІротивоиоствленіе указан­
ныхъ двухъ терминовъ показываетъ, что послѣдній—сидебк; 
предполагаетъ особое, серьезное разномысліе. Отсюда и 
смыслъ, въ которомъ асдебсс, употреблено въ Гал. 5, 20 уже 
нѣсколько отличается отъ того значенія, въ какомъ мы ви­
дѣли его въ 1 Кор. 11, 9.

Наконецъ довольно ясное опредѣленіе сущности того, что 
должно разумѣть подъ ересыо, мы находимъ въ 10 ст. 3 гл. 
посланія ан. Павла и Титу. Онъ увѣщеваетъ своего ученика 
удаляться отъ „еретика человѣка" (аідетіхоѵ аѵ&дюлоѵ) послѣ 
перваго и второго вразумленія, зная что таковый развра­
тился и грѣшитъ, будучи самоосуждепъ. И если мы обра­
тимъ вниманіе на тотъ тонъ и тѣ черты, въ которыхъ апо­
столъ изображаетъ поведеніе и конечную судьбу еретика, то 
намъ ясно станетъ, что ересь, о которой говоритъ здѣсь 
апостолъ, приближается къ значенію ереси въ современномъ 
значеніи этого слова. Такимъ образомъ очевидно, что вмѣстѣ 
съ опредѣленіемъ сущности ереси въ смыслѣ разногласія, 
возникшаго на почвѣ церк.-бытовой, ан. Павелъ предлагаетъ 
намъ и другое пониманіе, по которому здѣсьГесть уже со­
знательное заблужденіе въ истинахъ вѣры.

Въ послѣднемъ смыслѣ, понимаетъ ересь и св. ан. Петръ 
(1 Петр. 2, 1). Сущность еретическаго ученія, характеристику

г) Также понимаютъ это мѣсто блаж. Ѳеофилактъ, и др. — см. Хиісегі 
ТЬеьаигиз.



—  134 —

еретиковъ и дальнѣйшую ихъ судьбу—все это онъ изображаетъ 
въ самыхъ мрачныхъ и безотрадныхъ краскахъ. Онъ называетъ 
еретиковъ лжеучителями, которые отвергаются искупившаго 
ихъ Господа—ереси, вводимыя ими, суть ереси пагубныя 
(аіуеоеід алюініа.'), а потому и для виновниковъ ихъ не ‘ мо­
жетъ быть никакого другого исхода, кромѣ скорой погибели. 
Но если это такъ, то едва ли есть основаніе думать, что ап. 
Петръ подъ ересью разумѣлъ простое уклоненіе отъ церков­
наго ученія на почвѣ церковно-обрядовой, дисциплинарной 
или административной. Тотъ мрачный колоритъ, которымъ 
окрашено это разсужденіе о ересяхъ и ихъ послѣдствіяхъ 
заставляетъ скорѣе предполагать, что этотъ апостолъ разу­
мѣлъ подъ ересью нѣчто серьезное. Несомнѣнно, что онъ 
разумѣлъ подъ ересью отступленіе отъ самой вѣры, или отъ 
нѣкоторыхъ ея истинъ. Такъ, по крайней мѣрѣ, звучатъ его 
слова о томъ, что лжеучители, вводя погибельныя ереси, 
отвергаются искупившаго ихъ Господа.

Мы прослѣдили употребленіе термина аіуеоід въ новоза­
вѣтно - библейскихъ писаніяхъ — видѣли, что неодинаковый 
смыслъ и значеніе усваивается здѣсь ему. Въ періодъ свя­
тоотеческой письменности, наступившій сразу послѣ временъ 
апостольскихъ, въ эпоху дальше, вселенскихъ соборовъ по­
нятіе ереси пріобрѣтаетъ новые болѣе опредѣленные при­
знаки. Первымъ писателемъ, у котораго мы встрѣчаемъ слово 
а ’рш д  въ періодъ послѣ апостольской, является мужъ апо­
стольскій ГІапій Терапольскій. По мнѣнію этого писателя, 
ересью называется такое ученіе, которое не только извра­
щаетъ понятіе о Богѣ или мірѣ, Христѣ или. Церкви, но и 
упорно защищаетъ свое лжеученіе *)• Какъ таковая, ересь яв­
ляется, конечно, осень опасной, и вотъ почему другой мужъ 
апостольскій Игнатій Богоносецъ такъ убѣдительно увѣще­
ваетъ христіанъ воздерживаться отъ „ереси“, этого „чужого 
растенія" •). Въ томъ же смыслѣ произвольнаго отступленія 
отъ Богопреданныхъ основъ христіанства понимаютъ ересь и 
другіе учители церковные—Тертулліанъ, Климентъ Алексан­
дрійскій и Оригенъ. А знаменитый борецъ противъ ересей, 
Ириней Ліонскій, отмѣчаетъ и характерную особенность, при-

1) См. сіі. ор. ІУн Сапде.
2) Ѵідоигпит.



-  135 —

сущую защитникамъ еретическаго ученія: это—чувство гор­
деливаго самопревозношенія еретиковъ и вытекающая от­
сюда ихъ страсть къ раздѣленіемъ и обособленіямъ *).

Такимъ образомъ мы видимъ, что къ тому значенію, въ 
какомъ понималось слово а'ідео.., въ вѣкъ апостольскій, въ 
періодъ святоотеческій присоединился еще одинъ признакъ 
характерный—это упорство со сороны тѣхъ, кто держится 
еретическаго образа мыслей.

Съ наступленія IV вѣка понятіе ереси получаетъ свою 
полную опредѣленность и, можно сказать, окончательную 
формулировку. Начиная съ этого вѣка, на поприщѣ церков­
но-богословскомъ появляются такіе величайшіе, христіанскіе 
богословы, какъ, напр., Василій Великій, Аѳанасій Александр., 
Іоаннъ Златоустъ и др., Съ IV вѣка въ нѣдрахъ христіан­
ской церкви возникаютъ наиболѣе серьезныя и опасныя для 
нея ереси; съ этого же момента начинается и великая по 
своимъ послѣдствіямъ эпоха вселенскихъ соборовъ, созывав­
шихся для опроверженія той или другой ереси. Все это 
вмѣстѣ взятое, не могло, конечно, не отозваться и на самомъ 
опредѣленіи ереси. Отъ IV вѣка мы имѣемъ одинъ замѣча­
тельный для насъ памятникъ, принадлежащій перу вели­
чайшаго христіанскаго богослова — именно, 1-е правило 
св. Василія Великаго. Здѣсь въ ряду прочихъ разсуж­
деній, не только дается попытка опредѣлить сущность ереси, 
но и указывается отличіе ея отъ схизмы и отъ самочинныхъ 
сборищъ. „Древніе, говорится здѣсь, назвали еретиками 
совершенно отторгшихся, и о самой вѣрѣ отчуждившихся; 
раскольниками, раздѣлившихся во мнѣніяхъ о нѣкоторыхъ 
предметахъ церковныхъ, и о вопросахъ, допускающихъ увра­
чеваніе; а самочинными сборшуДми—собранія, составляемыя 
непокорными пресвитерами или епископами и ненаученнымъ 
народомъ". Такова формулировка понятія ереси, какъ она 
представлена у Василія Великаго. Въ исторіи этого понятія 
приведенное правило св. Василія имѣло громадное значеніе. 
Можно съ увѣренностью сказать, что та формулировка, ка­
кую мы находимъ въ упомянутомъ правилѣ, лежитъ и въ 
основѣ современнаго намъ опредѣленія ереси. Правда, и по­
слѣ появленія этого правила было отличныя отъ него, чисто

; ' Прав.-богосл. Энциклопедія Лопухина.



—  136 -

субъективныя, пониманія ереси; правда и то, что и во вре­
мена, близкія къ Вас. Великому терминъ „ересь11 употребляли 
иногда для обозначенія явленія положительно или свѣтлаго1) 
однако формулировка св. Василія, въ общемъ, доминировала 
надъ всѣми остальными и, пройдя черезъ цѣлый рядъ 
вѣковъ, достигла и настоящаго времени.

Не меньшее значеніе въ дѣлѣ развитія смысла термина 
аІрБО. . . имѣли и опредѣленія вселенскихъ и помѣстныхъ со­
боровъ. Въ данномъ случаѣ можно сослаться, напр., на 6-е 
правило 2 вселенскаго собора. Здѣсь, говоря о лицахъ, не- 
имѣюіцихъ права приносить жалобу на епископа, правило 
упоминаетъ, между прочимъ, и о еретикахъ, какъ такихъ 
людяхъ, которымъ „непозволительно приносить обвиненія на 
православныхъ епископовъ по дѣламъ церковнымъСі. Ерети­
ками же, продолжаетъ оно, именуемъ тѣхъ, которые издавна 
чуждыми церкви объявлены, такъ и тѣхъ, которые послѣ 
того нами анаѳемѣ преданы: кромѣ же сего и тѣхъ, которые, 
хотя притворяются, будто вѣру нашу исповѣдуютъ здраво, 
но которые отдѣлились и собираютъ собранія противъ на-

V) Къ числу такихъ субъективныхъ пониманій ереси можно отнести 
прежде всего опредѣленіе блаж. Августина, по мнѣнію котораго ересь есть 
не что иное, кикъ застарѣлая схизма (Ьаеге$і$ аиіет зсЬізша іпѵеіегаіит). 
Далѣе, оригинальное представленіе ереси мы видимъ у Епифанія Кипр­
скаго. Смотря на христ. вѣру, какъ на существующую въ человѣчествѣ 
изначала и находя посему множество ересей и въ дохристіанскомъ мірѣ, 
св. Епифаній чрезвычайно расширяетъ область христіанской ересеологіи. 
Но мнѣнію его, все, что противно истинной вѣрѣ—не только въ отйошеніи 
теоретическомъ (разность въ религ. мнѣніяхъ), но и практическомъ (не­
честивый образъ жизни грубость нравовъ) есть ересь. Еще болѣе стран­
ный взглядъ на сущность ереси мы находимъ у Филастрія (IV в.). Самыя 
незначительныя разномыслія въ к.-н. частномъ богословскомъ мнѣніи, 
сколько-ниб. своеобразныя, несогласныя съ общепринятыми, объясненія 
к.-н. одного текста свяід. Писанія трактуются имъ, какъ ереси. Не мало 
у него занесено въ число ересей и такихъ мнѣній, которыя къ религіи и 
богословію никакого прямого отношенія не имѣютъ, а касаются наукъ об­
щихъ—астрономіи, физики и филологіи. Есть, но его мнѣнію, и такія 
ереси, которыя отличаются не к.-л. особенными мнѣніями, а лишь своеоб­
разными обычаями въ жизни церковной или даже въ частномъ, домаш­
немъ быту.

Что касается до употребленія въ IV в. слова „ереси“ для обозначенія 
имъ к.-н. явленія свѣтлаго, положительнаго, то примѣромъ этого можетъ 
служить имп. Константинъ Вел., который по свидѣтельству Евсевія назвалъ 
христіанскую религію ц ха&оЛіхг], ц ауштатг}.



шихъ правильно поставленныхъ епископовъ11. ГІо толкованію 
Зонары, данное правило „еретиками называетъ всѣхъ мы­
слящихъ несогласно съ православною вѣрою, хотя бы давно, 
хотя бы недавно они были отлучены отъ церкви, хотя бы 
древнихъ, хотя бы новыхъ ересей они держались". Такимъ 
образомъ отсюда видно, что и соборныя опредѣленія спо­
собствовали также укрѣпленію за понятіемъ ереси или зна­
ченія, съ которымъ оно мыслится и теперь.

Въ общемъ циклѣ тѣхъ видоизмѣненій, которыя претер­
пѣло слово (хідевсс, въ послѣдующіе вѣка, небезыинтересно ещё 
отмѣтитъ то значеніе, въ какомъ оно мыслилось въ эпоху 
средневѣковья. Чрезвычайное развитіе духовной власти—съ 
одной стороны, а съ другой—полный упадокъ просвѣщенія 
и особый отпечатокъ церковности, лежавшій на всѣхъ сто­
ронахъ средневѣковой жизни—все это чрезвычайно расши­
рило область примѣненія термина „ересь", и посему неуди­
вительно, что въ эпоху средневѣковья ересью назывались 
такія явленія, какія въ сущности не имѣли прямого отно­
шенія къ догматамъ вѣры. Сколько-ниб. новое, неизвѣстное 
доселѣ открытіе изъ міра астрономіи, физики трактовалось 
здѣсь, какъ ересь. Сколько-ниб. замѣтное уклоненіе отъ цер­
ковныхъ опредѣленій заслуживало здѣсь наименованія ереси 
и преслѣдовалось самыми жестокими мѣрами до инквизиціи 
включительно. Однако, не смотря на всѣ неблагопріятныя 
условія, въ какихъ находилось образованіе въ эпоху сред­
невѣковья, опредѣленіе ереси, данное Василіемъ Вел. и со­
борною дѣятельностью, не исчезло въ это время совершенно. 
Оно господствовало и тогда.

Теперь именемъ ереси обозначается такое христіанско-ре­
лигіозное ученіе, проповѣдникъ котораго вступаетъ въ со­
знательное и явное противорѣчіе съ ясно раскрытыми и 
строго формулированными Церковію догматами христіанства1).

Такое опредѣленіе ереси даетъ намъ возможность отли­
чать ее: 1) отъ раскола, который обозначаетъ также обособ­
леніе отъ состава церковнаго союза или общества вѣрую­
щихъ, но вслѣдствіе несогласія подчиняться данному іерар­
хическому авторитету, по разногласію въ ученіи обрядовомъ 
и во 2) отъ непреднамѣренныхъ ошибокъ въ догматическомъ

!) Іір.-богосл. энциклопедія Лопухина.



—  138 —

ученіи, происшедшихъ вслѣдствіе того, что тотъ или иной 
вопросъ самою Церковію не былъ въ данное время преду­
смотрѣнъ и предрѣшенъ. Очевидно, что истинная ересь от­
личается отъ упомянутыхъ явленій двумя чертами—это не­
посредственнымъ отношеніемъ къ догматамъ вѣры и созна­
тельно-преднамѣренной дѣятельности сторонниковъ еретиче­
скаго ученія.

Этимъ мы и можемъ закончить свой бѣглый обзоръ тѣхъ 
видоизмѣненій, которыя испытало понятіе ереси на много­
вѣковомъ пути своего развитія. Если мы теперь бросимъ 
общій взглядъ на этотъ путь и спросимъ себя—соотвѣтствуетъ 
ли слово ересь или ац>ео... тому явленію, какое имъ теперь 
обозначается, то отвѣтъ нужно будетъ расчленить. Если мы 
будемъ имѣть въ виду чисто-филологическое значеніе, то ясно, 
что понятіе «і'ргб... можетъ быть приложимо къ современнымъ 
еретическимъ ученіямъ только въ самомъ общемъ смыслѣ 
этого слова. „Выборъ11, „избраніе", „захватѣ" или „взятіе11— 
эти непосредственныя значенія термина аГрго... въ извѣ­
стномъ смыслѣ, соотвѣтствуютъ ереси, какъ такому явленію, 
въ которомъ необходимо предполагается избраніе или захватъ 
к.-н. ученія или мнѣнія. Но этимъ въ данномъ случаѣ все 
и ограничивается. Въ понятіи аЦебі-, разсматриваемомъ фи­
лологически, совершенно не мыслится ни догматовъ вѣры, 
ни отрицательнаго характера того или др. ученія, ни упор­
ства со стороны защитниковъ этой ложной доктрины. Но 
другое дѣло, если мы будемъ говорить объ этомъ, имѣя въ 
виду историческую точку зрѣнія. Тогда намъ станетъ 
яснымъ, <то то значеніе, въ какомъ мы употребляемъ тер­
минъ „ересь", возникло на извѣстной исторической почвѣ, 
было утверждено многовѣковой практикой дрернѣйгаей хри­
стіанской Церкви.

А. С.



Теософія и христіанство ).
VII. О пути жизни человѣка.

Путь жизни человѣка—ото цѣлая, довольно-таки сложная, 
система всевозможныхъ упражненій, — указаніе, даже пере­
численіе разнообразнѣйшихъ методовъ и способовъ, осуще­
ствленіе которыхъ въ жизни безусловно необходимо для того, 
чтобы человѣку преодолѣть четыре низшихъ части своей 
природы и достигнуть состоянія Буддхи-Атми. Теософы о 
немъ говорятъ съ особенною сердечностію и душевной горяч­
ностію, пишутъ цѣлыя книги и длинныя статьи. Но сами же 
теософы сознаются, что новаго, своего, они въ разработку 
этого пути ничего не Вкладываютъ: они всецѣло взяли его 
у Индіи съ ея буддизмомъ, а сами только лишь комменти­
руютъ и приспособляютъ его къ условіямъ жизніГевропейца.

На правой ступени этой лѣстницы упражненій человѣка 
надъ самимъ собой стоитъ работа его надъ своимъ тѣломъ. 
Этой работѣ у теософовъ придается громадное значеніе. Но 
Анни Безантъ, не подготовившій свое тѣло, хотя и можетъ 
достигнуть въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ замѣчательныхъ ре­
зультатовъ, но вскорѣ онъ утратитъ свое здоровіе и дойдетъ 
до сумасшествія !). Наставленія относительно тѣла сводятся 
къ указанію, когда, сколько, какъ и что ѣсть и пить, сколь 
продолжительное время нужно отдавать духовной работѣ и 
сколько отдыху на свѣжемъ воздухѣ, какъ и когда и какія 
совершать омовенія и физическія очищенія и т. под.

Одновременно съ этими первичными занятіями рекомен­
дуется учиться управлять своими лёгкими и своимъ дыха­
ніемъ и какъ при этомъ держать свой корпусъ.

Окончаніе—См. „Г. Ц.“ м. Сент.
1) Теософія и Новая психологія, стр. 74—75.



—  140 -

Послѣ этого нужно пріучать умъ свой отвлекать отъ впе­
чатлѣній внѣшняго міра и сосредоточивать его внутри себя 
на какой-либо опредѣленной мысли или идеѣ. Отвлеченіе это 
должно быть полнымъ и всецѣлымъ; внѣшній міръ для та­
кого человѣка долженъ перестать существовать; мысль его 
должна быть поглощена созерцаніемъ и работою въ области 
идей. Образцомъ для такого упражненія выставляется Е. II. 
Блаватская. Она въ этомъ отношеніи, по словамъ знавшихъ 
ее, обладала чрезвычайными качествами. Она умѣла соби­
рать все свое вниманіе на одной вещи съ такой энергіей, 
что все остальное для нея переставало существовать. Этого же 
достигать она указывала и своимъ послѣдователямъ. Нужно 
добиться, говорила она своимъ ученикамъ, чтобы, когда вы 
думаете о коробкѣ спичекъ, для васъ не было бы въ мірѣ 
ничего, кромѣ этой коробки и вашего „я“ -). По словамъ 
Анни Безантъ, кто можетъ сосредоточивать свои мысли и 
всю свою внутреннюю жизнь на одной точкѣ, тотъ подобенъ 
острію. Тупой предметъ нельзя протолкнуть черезъ препят­
ствіе; его надо заострить и тогда онъ легко проникнетъ 
чрезъ все м).

Конечно, достигать этого сосредоточенія мысли весьма и 
весьма тяжело. И у теософовъ приводятся, заимствованныя 
у буддизма, совѣты и постановленія, какъ это нужно дѣ­
лать съ большимъ успѣхомъ.

Но всѣ теософы, опять-таки вслѣдъ за Индіей, самымъ 
категоричнымъ образомъ утверждаютъ, что достигнуть этого 
высшаго сосредоточенія мысли до состоянія жизни Тріады: 
Манасъ—Буддхи—Атми въ періодъ одной жизни не возможно: 
для этого необходимо нѣсколько жизней, цѣлый рядъ жизней. 
Человѣку необходимо побѣдить животное въ физическомъ, 
грубое въ астральномъ, чувственное въ ментальномъ планахъ 
бытія; человѣку нужно пройти предлинный процессъ вся­
кихъ упражненій—физическихъ, и умственныхъ... Нсе это 
требуетъ громаднаго періода времени и длинной—длинной 
жизни. Какъ же быть? Какъ же выдти изъ этого, иовидимому, 
безъисходнаго положенія? Эти вопросы у теософовъ разрѣ­
шаются взятою у Востока теоріею о перевоплощеніяхъ.

2) Вопросы теософіи, в. II, стр. 30.
Ѣ Вѣст. тоос. 1909 г., кн. 2, стр. 24.



—  141 —

Сущность ученія о перевоплощеніяхъ сводится къ тому, 
что каждый человѣкъ живетъ на землѣ въ продолженіи не 
одной, а нѣсколькихъ жизней. Съ его смертію умираютъ 
лишь четыре низшихъ начала его человѣческой природы— 
физическое, эфирное, астральное и ментальное,—умираетъ 
то, что называется у насъ личностію человѣка. Высшая же 
Тріада, то, что составляетъ, по ученію теософовъ, индиви­
дуальность человѣка, никогда не умираетъ, а всегда живетъ; 
оно-то и воплощается въ новыя тѣла. Происходитъ это такъ.

Умирая человѣкъ сбрасываетъ ненужныя ему оболочки; но 
всѣ чувства, стремленія и мысли, очищенныя отъ эгоисти­
ческихъ и дурныхъ примѣсей, весь опытъ жизни, пріобрѣ­
тенный имъ во время его пребыванія въ этихъ оболочкахъ, 
онъ какъ бы вбираетъ въ себя. Умираетъ все личное, грѣ­
ховное; сохраняется сверхличнос, которое пріобрѣтено чело­
вѣкомъ на землѣ. Это сверхличное безсмертно. „Сюда отно­
сятся всѣ виды безкорыстной любви, стремленіе къ Богу или 
къ вѣчному, чувство красоты, влеченіе къ добру, всѣ виды 
сочувствія и состраданія, все углубленіе отъ перенесенныхъ 
страданій и весь подъемъ отъ пережитыхъ радостей. Всѣ 
эти активныя проявленія души претворяются въ теченіе по­
смертнаго періода (небеснаго) въ свойства и качества без­
смертной души или индивидуальности, и ятщми свойствами 
будетъ окрашенъ характеръ той личности, которую „Инди­
видуальность- какъ бы выброситъ изъ себя, чтобы въ слѣ­
дующемъ воплощеніи собрать новый опытъ и вызвать къ 
сознательной жизни новыя силы... Изъ этого слѣдуетъ, что 
небесная стадія посмертнаго состоянія стоитъ въ прямой 
зависимости отъ той ступени интеллектуальнаго и духовнаго 
развитія, которой онъ достигъ во время жизни на землѣ"... 
Когда этотъ процессъ „вбиранія" душой всего- въ себя до­
браго завершится, „въ нѣдрахъ души возникаетъ слабый 
трепетъ пробуждающагося сознанія", который потомъ пре­
ходитъ въ волю жизни, въ стремленіе найти отраженіе своего, 
Я въ объективномъ мірѣ. И душа снова воплощается въ тѣло 
для новой жизни на землѣ4).

Процессъ перевоплощеній продолжается до тѣхъ поръ, пока 
Безсмертная Душа,—эта Тріада—не выростетъ въ человѣкѣ

4) Е. П. перевоплощеніе, стр. 38 и далѣе.



— 142 —

окончательно, пока она не вольется въ Божество, не станетъ 
числомъ извѣстнаго теперь намъ ядра Братства, т. е. Боже­
ствомъ.

Останавливаясь мыслію на вышеизложенномъ усиліи тео­
софовъ о пути жизни человѣка, невольно задаешь себѣ во­
просъ: а гдѣ же здѣсь самъ человѣкъ? Все время рѣчь 
идетъ о немъ, а его что-то не замѣтно. На самомъ дѣлѣ, 
съ одной стороны личность съ ея весьма разнообразной, 
дѣятельной, кипучей земной жизнію, съ ея обычными радо­
стями и несчастіямн, паденіями и возстаніями, съ ея чув­
ства мф, желаніями и думами, а съ другой—какая-то Инди­
видуальность, въ которой нѣтъ жизни, въ которой происходитъ 
только „вбираніеи ей нужнаго отвлеченнаго, отжившаго, 
недѣйствующаго. Но первая умираетъ, исчезаетъ; а вторая 
остается въ вѣчность. Гдѣ же самъ человѣкъ? Невидимому, 
личность-то и должна быть названа человѣкомъ; но тогда 
цѣлый рядъ человѣковъ творятъ работу на одну индиви­
дуальность; цѣлый рядъ ихъ есть не больше какъ только 
прахъ и земля, служащіе какому-то принципу индивидуаль­
ности. Значитъ, человѣкъ, какъ таковой, обычно на землѣ 
живущій, смертенъ. Безсмертна только собранная изъ мно­
жества живыхъ жизней отвлеченная, только лишь мыслимая, 
ихъ сущность, какой-то Атми-Духъ.

Но что это за Атмп? Даже г. Ладыженскій въ своей книгѣ 
,,Сверхсознаніе".., написанной съ большимъ сочувствіемъ къ 
теософамъ, долженъ былъ сказать, что у теософовъ путь 
жизни человѣка сводится „къ глубокой сосредоточенности 
мысли“, къ высшему развитію „мысленной силы“, при кото­
рой у него исчезаетъ и пламенная любовь и сильная нена­
висть; у него является вѣра въ могущество своихъ мыслен­
ныхъ силъ, своей мысленной воли (курсивъ нашъ) и за ней 
слѣдующее чувство гордости6). Атми-Духъ и есть эта до выс­
шаго предѣла своего дошедшая, сама въ себѣ замкнувшаяся 
и отъ всего внгѣ ея лежащаго отрѣшившаяся Мысль, Логосъ. 
Эта отвлеченность, а не живой человѣкъ, безсмертна. Мо- 
жетъ-ли идти въ какое-бы то нибыло сопоставленіе это без­
смертіе Атми съ христіанскимъ личнымъ безсмертіемъ чело­
вѣка, дѣйствительно жившаго всѣми силами своего личнаго

5) Ладыженскій М. В. изд. 2, стр. 345, 250, 186.



— 143 —

существа? „Начала подвижничества у теософовъ и христіан­
скаго, заключаетъ Ладыженскій, совершенно противопо­
ложны- 6). Такъ же противоположно и ученіе теософовъ о 
безсмертіи ученію христіанскому о томъ же; слова тамъ и здѣсь 
одни, а мысли, содержаніе, въ этихъ словахъ заключающіяся, 
противоположны до взаимнаго исключенія.

Что касается ученія теософовъ о перевоплощеніяхъ, то 
здѣсь теософы совершенно не оригинальны. Они повторяютъ 
ученіе о томъ же древняго Востока. Сравнительно новиуу 
теософовъ обоснованія этого ученія и отвѣты на возраженіи 
противъ него. Человѣческая мысль не только отъ ишііш 
христіанскаго вѣроученія, но и отъ законовъ здравой чело­
вѣческой логики давно разобрала ученіе о перевоплощеніяхъ, 
по всей справедливости отнеся его къ творчеству восточной 
несдержанной фантазіи. Но и эти попытки теософовъ обосно­
вать ученіе о перевоплощеніяхъ въ общемъ сводятся юь 
одному лишь ихъ утвержденію, что по данному пункту люди 
должны почему-то довѣряться болѣе восточнымъ религіямъ 
и философіи, чѣмъ христіанству и западной философіи. 
Иногда, впрочемъ, утверждаютъ, что ученіе о перевоплоще­
ніяхъ будто-бы разрѣшаетъ всѣ т. наз. проклятые вопросы 
жизни—о счастіи однихъ и бѣдахъ другихъ, о несправедли­
востяхъ жизни и т.- под. Но здѣсь только слышится неже­
ланіе руководиться ученіемъ о семъ Евангелія, т. е. опять- 
таки безосновательное довѣріе къ Востоку, а не къ хри­
стіанскому западу.

VIII. Куда ведетъ и чѣмъ прельщаетъ теософія.

Мы указали всѣ важнѣйшіе пункты ученія теософовъ—о 
Богѣ, о лицѣ Іисуса - Христа, о человѣкѣ и безсмертіи,—и 
ни одного не увидали изъ нихъ такого, который не только бы 
вполнѣ, но хотя сколько - нибудь, хотя бы отчасти былъ со­
гласенъ съ христіанствомъ. Прослѣдили мы и отношеніе тео­
софовъ къ религіямъ вообще и въ особенности къ христіан­
ству и увидали, что, считая только себя за истину и за ре­
лигію, теософія, въ лицѣ ея главныхъ руководителей и учи­
телей, намѣревается стать сама надъ религіями, какъ высшая

6) Тамъ же стр. 188.



— 144 —

Божественная Мудрость и. въ частности, на христіанство ста­
рается утвердить взглядъ, какъ только на мостъ къ теософіи.

Существенно расходясь съ христіанствомъ, теософія весьма 
близко подходитъ къ религіямъ Индіи и въ частности къ 
буддизму. Она беретъ отъ него не только термины, но н 
сущность свою; базируется на немъ не только основами своими, 
но и выводами съ ихъ подробнымъ разъясненіемъ: для нея 
Индія не только колыбель зарожденія, но и центръ совре­
меннаго теософическаго движенія (въ Адъярѣ, предмѣстья 
Мадраса, купленъ домъ, который служитъ съ 1876 г. мѣсто­
пребываніемъ Президента Всемірнаго Теософическаго Обще­
ства и въ которомъ хранится богатѣйшая библіотека тео­
софовъ).

Теперь ясно, что на поставленный заглавный вопросъ; куда 
ведетъ теософія? двухъ разныхъ отвѣтовъ не можетъ быть. 
Теософія и сущностію своего ученія, и цѣлями своего Общества, 
и подробностями своего быта ведетъ своихъ членовъ вдаль, 
прочь отъ христіанства,—въ нѣдра древней Индіи, къ буд­
дизму. Мало-по-малу, совершенно незамѣтно, подъ покровомъ 
раскрытія какой-то эзотерической стороны христіанства, тео­
софія увлекаетъ своихъ членовъ въ тенета буддизма, поселяя 
вражду и во всякомъ случаѣ уже—непріязнь съ нерасполо­
женностію къ христіанству. Достаточно только прочитать 
рѣчи теософовъ въ С.-Петербургскомъ религіозно - философ­
скомъ обществѣ при .обсужденіи доклада А. А. Каменской 
о теософіи и богостроительствѣ ’), чтобы понять истинную 
сущность теософіи. Недаромъ болѣе проникновенные въ сущ­
ность теософіи мыслители не иначе хотятъ именовать тео­
софію, какъ необуддизмомъ. Это, дѣйствительно, буддизмъ, 
да н не новый: если же новый, то только тѣмъ, что проявился 
въ новой для него части свѣта и при новыхъ европейскихъ 
условіяхъ жизни и культуры, а поэтому и принявшій нѣ­
сколько новый видъ и новую окраску.

Близость къ религіямъ Индіи, родство съ буддизмомъ 
главные представители теософіи оправдали самымъ фактомъ. 
Е. II. Блаватская п д-ръ Генри Олькоттъ перешли въ буд­
дизмъ и умерли буддистами, а здравствующій теперь пре­
зидентъ Всемірнаго Теософическаго Общества Анни Безантъ

>) Вѣст. Теософ 1910 г. кн. 2, стр. 62 и слѣт.



—  145 —

вступила въ браманизмъ. И какъ бы наши русскіе теософы, 
сильно смущаемые этими фактами измѣны вѣры съ пред­
почтеніемъ христіанству буддизма, не пытались ихъ объ­
яснить и оправдать, факты остаются фактами, а всѣ объясне­
нія ихъ шиты бѣлыми нитками по черному...

Измѣнивъ вѣрѣ христіанской, эти столпы теософіи зовутъ 
и другихъ своихъ послѣдователей прочь отъ Христа Распя­
таго. Вотъ изъ многихъ два ихъ отзыва о христіанствѣ. По 
словамъ Блаватской христіанство—это матеріализмъ, потому 
что въ немъ содержится вѣра въ церковные догматы и уче­
нія. По мнѣнію Безантъ—„быть обращеннымъ въ христіанство—  

хуже, чѣмъ быть скептикомъ или матеріалистомъ*. Вполнѣ 
естественно поэтому признаніе Блаватской о самой подлин­
ной, неприкрашенной цѣли теософическаго общества: „наша 
цѣль..., чтобы смести христіанство съ лица эсмлии -)... Вотъ 
самая настоящая правда и о Теософическомъ Обществѣ и до- 
стовѣрнѣйшая характеристика его настоящей физіономіи. 
Объяснить эти слова Блаватской какъ-нибудь въ пользу 
христіанства не дерзнетъ самая смѣлая фантазія и самая 
благожелательная къ теософамъ логика.

Тутъ естественно возникаетъ вопросъ: какъ же многіе хри­
стіане пребываютъ въ теософическомъ обществѣ и убѣжденіи» 
вѣруютъ въ полную возможность объединенія христіанства 
съ теософіей?

Дѣйствительно, среди теософовъ есть искренніе христіане. 
Но это какое-то и, конечно, только временное недоразумѣніе. 
Эти христіане остаются въ теософическомъ обществѣ потому, 
что они не продумали еще до конца ни началъ теософіи, ни 
ученія христіанскаго. Они живутъ, увлекаясь новизной сво­
его положенія, захватившими ихъ интересными перспективами 
и гаданіями теософіи и поэтому еще мало критически относясь 
къ теософическимъ положеніямъ и слѣдуемымъ изъ нихъ 
выводамъ. Да и христіанство-то для такихъ христіанъ мало 
вѣдомо.

Вѣдь не для кого не секреть, что.свѣтскіе круги нашего 
интеллигентнаго общества очень плохо и совсѣмъ непра­
вильно понимаютъ вѣру свою христіанскую. Христіанство 
для нихъ—это скучный, мертвый школьный Законъ Божій,

4) Кудрявцевъ К. Д. Что такое Теософія. 2 изд. стр. 25.
ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 10



— 140 —

малопонятные обряды п церемоніи, разныя мудреныя толко­
ванія и строгія предписанія. Церковь -это попы да пани­
хиды, хожденіе въ храмъ да кресты съ поклонами. Неуди­
вительно, что въ такой церкви имъ тяжело и скучно, а съ 
такимъ христіанствомъ имъ кажется вполнѣ совмѣстимымъ 
пребываніе въ теософическомъ обществѣ. Но вотъ начнетъ 
у нпхъ работать мысль; станутъ они внимательнѣе относиться 
къ теософіи съ ея тайнами и симпатіями, обратятся къ 
усвоенію истинной сущности христіанства,—совмѣстимость 
теософіи съ христіанствомъ для нихъ становится невоз­
можной: или обращеніе къ религіямъ Индіи, или возвраще­
ніе къ подлинной Церкви Христа, или Блаватская, Олькоттъ, 
Безантъ съ ихъ устремленіемъ на Востокъ или длинный 
рядъ лицъ, пришедшихъ чрезъ теософію къ Церкви Христо­
вой. (Автору этихъ строкъ немало изъ послѣднихъ лицъ, 
извѣстно, но по понятнымъ побужденіямъ онъ ихъ указы­
вать' здѣсь считаетъ себя не въ правѣ). Теософія можетъ 
быть самодовлѣющей инстанціей, мѣстомъ долгаго духовно­
моральнаго успокоенія и удовлетворенія только для лицъ, 
мало знаюющнхъ христіанство, нежелающихъ разбираться 
въ немъ; для остальныхъ она, какъ справедливо выразилась 
г-жа Писарева въ рел.-философскомъ собраніи Петрограда, 
мостъ, ведущій или къ христіанству, или, что чаще, къ буд­
дизму. Въ этомъ ея подлинное назначеніе и самая прямая 
цѣль.

Теософы очень часто говорятъ о томъ, что теософія при­
влекаетъ къ себѣ многихъ безбожниковъ и дѣлаетъ ихъ 
людьми религіозными. Въ этомъ, дѣйствительно, заслуга ея 
и отрицать ее было бы большимъ грѣхомъ. Но только по- 
томъ-то куда этихъ бывшихъ безбожниковъ направляетъ 
теософія? Хорошо, если они устремляются ко Христу, а если 
къ Буддѣ? А данныя, которыми теософія можетъ привлекать 
даже людей невѣрующихъ, у нея есть.

Теперь вся литература—и серьезно-научная, и философскп- 
публнцистическая п беллетристика—самымъ категоричнымъ 
образомъ удостовѣряетъ а), что безъ Бога человѣкъ жить не 
можетъ, искра влеченія къ Богу и исканія Его присуща 
всѣмъ именующимъ себя атеистами. Наука же въ лицѣ луч-

3) Свящ. Чельцовъ М. О вѣрѣ й невѣріи, гл. 2, 3 и дальше.



—  147 —

шихъ своихъ представителей также не менѣе категорично 
свидѣтельствуетъ, что, имѣя своимъ предметомъ только явле­
нія міра опытнаго, она не можетъ браться за разрѣшеніе 
вопросовъ такъ называемыхъ проклятыхъ, такъ сильно и 
неотвязно мучающихъ людей, особенно безрелигіозныхъ. 
Теософія тутъ и является со своими услугами. Она п всѣ 
вопросы ума человѣческаго обѣдцаетъ разрѣдпнть, и Бога 
предлагаетъ н при томъ такого, котораго невѣрующему очень 
не трудно принять.

Богъ теософовъ—это безличная или, какъ любятъ выра­
жаться теософы п что въ общемъ одно н тоже есть, сверх­
личная Сущность, Принципъ, Міровая Душа. Онъ и Богъ, 
и въ тоже время Его н нѣтъ: онъ не нѣчто непознаваемое, 
Онъ не-Бытіе. Онъ распыленъ, проявленъ въ людяхъ. Онъ— 
братство Атми—Духовъ, т. е. сумма человѣковъ же. Такого 
Бога и безбожнику легко принять, ибо, принимая Его, онъ въ 
сущности себя же самого боготворитъ, что пріятно гордому 
челов'Ѣку и отвѣчаетъ его духовному настроенію.

Да принятіе такого Бога не требуетъ измѣнить, — измѣ­
нить обязательно, безусловно—и жизнь человѣческую. Ученіе 
о перевоплощеніи позволяетъ надѣяться, что неисправленное, 
несдѣланное • теперь доброе, можно совершить въ слѣдую­
щемъ воплощеніи. Эта льгота очень для насъ пріятна; она 
дѣлаетъ легкою жизнь и легкимъ само наше спасеніе. На 
этой легкости жизни н спасенія построенъ, какъ извѣстно, 
въ значительной степени успѣхъ нашего сектантства; ей же 
безусловно обязана своимъ распространеніемъ н теософія. 
Правда, теософія за эту дуфную жизнь стращаетъ трудной 
расплатой въ слѣдующихъ воплощеніяхъ. Но люди больше 
расположены руководствоваться желаніемъ теперь пожить, 
какъ имъ хочется, о будущемъ мало безпокоятся.

Облегчая такъ спасеніе, теософія увѣряетъ къ тому же, 
что какъ бы кто ни жилъ, но въ концѣ концовъ всѣ спа­
сутся. Никакихъ мученій, а тѣмъ болѣе вѣчныхъ и никогда 
не будетъ. Вотъ это-то и есть для насъ самое пріятное. Какъ 
ни живи, а ты непремѣнно спасешься/ Какъ этимъ не пре­
льститься?

Наконецъ, теософія предлагаетъ разрѣшить, въ самой для 
человѣка пріемлемой формѣ, всѣ его вѣковѣчные вопросы. 
Она, какъ мы видѣли въ своемъ мѣстѣ (гл. III), христіанству

ю*



—  148 —

вмѣняетъ въ вину іі въ большой недостатокъ, что оно этп 
вопросы скучно іі туманно разрѣшаетъ; сама теперь теософія 
іі старается ихъ разрѣшить съ пріятностію для человѣка, 
безъ особаго отягощенія его нравственнаго сознанія, іі съ 
видимою, даже научной, обоснованностію. Правда, всѣ по­
строенія и разъясненія теософіи построяются на пескѣ фан­
тазіи ея учителей и „посланницъ11; но видимо они имѣютъ 
полную стройность и гармоничность... Люди, особенно ищу­
щіе и положительнаго въ душѣ мало имѣющіе, склонны бы­
ваютъ увлекаться не столько дѣйствительно обоснованнымъ, 
сколько гармонично и мило созданнымъ и въ красивыхъ 
формахъ преподаннымъ.

Если къ этому прибавить проповѣдь нравственной чистоты, 
самоотверженно-любовной работы на пользу ближнихъ, го­
рячую и видимо искреннюю убѣжденность многихъ видныхъ 
теософовъ въ истинѣ теософіи, ревностную пропаганду пм-и 
теософіи съ очень частыми разъѣздами по заграничнымъ 
конференціямъ и съ многочисленными докладами и рефера­
тами не только въ нашихъ столицахъ, но и въ провинціи, 
то мы вполнѣ поймемъ тотъ интересъ, который къ теософіи 
въ настоящее время наблюдается какъ у насъ на Руси, такъ 
и заграницей, и тотъ сравнительно быстрый ростъ, какой 
теософія проявляетъ.

Но сами же теософы не могутъ замѣчать и того для нихъ 
непріятнаго обстоятельства, что золотая пора для теософіи, 
повндимому, миновала, что брезжитъ заря новыхъ движеній, 
исканій, а за ними раздѣленій, въ самой теософіи; неудовле­
творенныхъ среди теософовъ началами теософій становится 
все болѣе и болѣе; критика появилась внутри самаго ядра 
теософическаго и критика рѣзкая...

Въ теософіи много еще тайнаго и не открытаго даже про­
стымъ членамъ-теософамъ. Свѣтъ критики и самокритики 
начинаетъ попадать и въ эту область, и въ теософическомъ 
обществѣ начинаютъ намѣчаться разныя направленія и про­
является расколъ. Чѣмъ болѣе будутъ изучать теософію н 
писать о ней, тѣмъ яснѣе будетъ ея подлинная сущность и 
скорѣе откроется ея истинная личность, и тогда тѣмъ скорѣе 
закончится интересъ къ теософіи.

Священникъ Михаилъ Чельцовъ.



Попытки привлеченія астрономіи къ дѣлу 
борьіы со §и5ліеи.

Но поводу книгъ Н. Морозова: „Откровеніе въ грозѣ и бурѣ“ (3-е изданіе» 
Москва 1910 г.) и „Пророки44 (Москва 1914 г.).

Библія, какъ откровенное слово Божіе, имѣетъ весьма 
многочисленныхъ враговъ не только въ видѣ отдѣльныхъ 
лицъ, но п цѣлыхъ школъ, направленій, прочно обосновав­
шихся въ западно-европейской наукѣ. Борцы съ Библіей 
стараются придать своимъ сочиненіямъ солидную научную 
видимость, свои отрицательныя сужденія скрѣпить и под­
крѣпить цѣлымъ рядомъ тщательныхъ изслѣдованій, кото­
рыя, естественно, должны вращаться, главнымъ образомъ, 
въ области историко-филологической. Нынѣ мы видимъ на 
русской почвѣ выступленіе противъ Библіи не съ исторіей 
и филологіей, а съ астрономіей въ рукахъ: ото фантастиче­
ская произведенія Н. Морозова, направленныя противъ Апока­
липсиса и ветхозавѣтныхъ пророческихъ книгъ. Ни къ какой 
отрицательной протнво-библейской школѣ Морозовъ не при­
надлежитъ, съ относящейся къ Апокалипсису и пророче­
скимъ книгамъ многовѣковой литературой не знакомъ, исто­
рію и филологію онъ игнорируетъ. Выступая противъ Библіи 
съ астрономическимъ методомъ, онъ преподноситъ читателю 
свои работы, такъ сказать, кустарнаго производства, съ уди­
вительною смѣлостію, при этомъ выдавая свои выводы за 
научныя открытія, до которыхъ онъ, подобно гоголевскому 
Амосу Ѳедоровичу, „самъ собою доінелъ, собственнымъ умомъ". 
Первое произведеніе Морозова—„Откровеніе въ грозѣ и бурѣ", 
появившееся въ 1907 году, одинъ изъ критиковъ назвалъ 
недорсицмѣтемъ въ научномъ отношеніи1); другой критикъ

’) Лрнъ И. Ф. Откровеніе въ грозѣ и бурѣ. „Богосл. Вѣсти.“ 1907, стр. 289.



150 —

по поводу появившихся въ «томъ году „Пророковъ" Моро­
зова говоритъ, что это „профанація науки вредная въ самомъ 
полномъ смыслѣ слова"*); прибавимъ отъ себя, что если 
первая книга Морозова была въ научномъ отношеніи нсдо- 
разумѣніемъ, допускающимъ для автора нѣкоторое извиненіе, 
то появленіе чрезъ семь лѣтъ другой подобной же книги 
нельзя иначе назвать, какъ нахальствомъ въ научномъ отно­
шеніи, или же психопатическимъ явленіемъ.

Если автора опьянилъ успѣхъ распространенія его „Откро­
венія", для котораго въ первое же полугодіе послѣ его на­
печатанія потребовалось второе изданіе, а въ 1910 г.—третье; 
то не могъ же онъ закрывать глаза на сразу же указанное 
критикою не только ничтожное, но прямо отрицательное въ 
научномъ отношеніи значеніе его книги, а также и на ука­
занную истинную причину ея быстраго распространенія:— 
это состраданіе и интересъ къ лицу, проведшему двадцать 
лѣтъ въ заключеніи. „Общество чтитъ въ немъ страдальца, 
борца за идею (писалъ тогда одинъ критикъ). Отсюда поня­
тенъ необыкновенный интересъ къ его книгѣ. Но отъ сочув­
ствія къ человѣку, которому выпалъ исключительный жребій 
оставшагося въ живыхъ мученика, до научнаго признанія 
высказанныхъ имъ мыслей цѣлая пропасть... И горе тому 
обществу, которое можетъ серьезно признавать такіе незрѣ­
лые плоды мысли, какъ „Откровеніе въ грозѣ и бурѣ". Этимъ 
признаніемъ оно выноситъ себѣ приговоръ въ умственномъ 
несовершеннолѣтіи" 2). Но никакая критика Морозова не оста­
новила и не образумила. Самъ изумленный своимъ откры­
тіемъ относительно Апокалипсиса и недоумѣвающій, какъ 
до * него никто изъ многочисленныхъ изслѣдователей этой 
книги не могъ ее понять („Откровеніе" стр. 131), Морозовъ 
идетъ далѣе и примѣняетъ свой астрономическій методъ 
къ книгамъ пророческимъ, развязно называя свои бредни 
„научно-критическимъ разборомъ". Таковъ апломбъ невѣ­
жества.

„Научныя" работы Морозова шли такимъ путемъ. Онъ сдѣ­
лалъ извѣстнаго рода вычисленія относительно положенія 
йланетъ, пли картины неба, за 30 сент. 395 г.; его вычнсле-

!) Львовъ С. „Пророки", въ „Голосѣ Москвы" 1914 г. за 4 мая. 
-) Урнъ. Цит. ст., стр. 310—311.



нія провѣрены астрономами-спеціалистами и найдены пра­
вильными. Какое ото имѣетъ отношеніе къ Апокалипсису, 
ото мы скажемъ потомъ. Одобреніе вычисленій, сдѣланныхъ 
Морозовымъ, вскружило ему голову и онъ вообразилъ себя 
не только, допустимъ, и порядочнымъ математикомъ-астро- 
номомъ, но и геніальнымъ экзегетомъ, критикомъ-филоло­
гомъ, которому суждено приходить къ „совершенно неожи­
даннымъ результатамъ “ въ дѣлѣ изслѣдованія библейскихъ 
книгъ. И вотъ, съ полнымъ игнорированіемъ научныхъ ме­
тодовъ, требованій логики, относящейся къ вопросу литера­
туры, и съ болѣе чѣмъ сомнительными филологическими 
познаніями, Морозовъ, вслѣдъ за выпускомъ „Откровенія 
въ грозѣ и бурѣ“, выпускаетъ своихъ „Пророковъ", готовя, 
вѣроятно, и еще что-либо къ выпуску въ томъ яге родѣ; 
такъ какъ „научный" талантъ Морозова растетъ и разви­
вается съ завидной быстротой.

Въ 1907 году Морозовъ сознается въ своемъ почти пол­
номъ незнаніи древне-еврейскаго языка („Откровеніе", 2-е изд.. 
стр. X); въ 1914 году онъ уже мнитъ себя такимъ знато­
комъ этого языка, что предъ нимъ меркнутъ труды цѣлыхъ 
сотенъ ученыхъ, посвятившихъ тщательному и детальному 
изученію этого языка десятилѣтія своей жизни. Объявляя 
„рабски-подстрочные" переводы подлинниковъ „ни на что 
негодными" („Откровеніе" стр. 31—32), Морозовъ въ „Про­
рокахъ" даетъ свой „популяризаціонный" переводъ съ еврей­
скаго языка пророческихъ книгъ. Чтобы Сдѣлать этотъ пере­
водъ „годнымъ" для его цѣлеЦ, Морозовъ подвергаетъ би­
блейскій текстъ самымъ безцеремоннымъ операціямъ. Онъ 
озабоченъ цѣлію дать читателю „толковое и литературно 
написанное изложеніе по еврейскому тексту, чтобы можно 
было прочесть его отъ начала до конца, не спотыкаясь на 
каждомъ шагу о многословіе, дурной слогъ и не относя­
щіяся къ дѣлу вставочныя фразьГ‘. („Пророки", стр. 148). 
А для этого онъ переводитъ не всю книгу того или другого 
пророка, а „со значительными сокращеніями", заявляя, что 
все выпущенное имъ въ его изложеніи есть лишь „средне­
вѣковая діалектика, только заслоняющая реальный смыслъ 
основного ядра книги, нарочно очищеннаго здѣсь мною отъ 
налипшей на него сухой и безвкусной скорлупы временъ" 
(„Пророки", стр. 166). Отсутствіе въ какихъ либо мѣстахъ



пророческихъ книгъ астрономическихъ аллегорій заставляетъ 
Морозова видѣть въ такихъ мѣстахъ „явно вставочный, позд­
нѣйшій характеръ" и совсѣмъ ихъ выпускать, какъ „очень 
позднюю средневѣковую вставку" (тамъ же, стр. 200). До­
стается отъ Морозова и переписчикамъ-корректорамъ, кото­
рые „не понимая астрологическаго смысла мѣста", ставили 
тамъ множественное число, гдѣ Морозову нужно единствен­
ное (тамъ же, стр. 244);—п переводчикамъ за то, что они, 
напр., относятъ слова пророка- (Захар. гл. 9. ст. 3 и далѣе) 
къ городу Тиру, а не къ какому-то тирану, какъ хотѣлось бы 
Морозову; интересно при этомъ, что онъ, не понимая въ 
словахъ пророка столь часто употребляемаго въ-рѣчи пріема— 
олицетворенія, дѣлаетъ такое дѣтски-нанвное ироническое 
замѣчаніе: „вѣдь, городъ не имѣетъ ногъ, чтобы ходить въ 
чужія жилища!“ (Тамъ же, стр. 159). Чтобы показать, какихъ 
успѣховъ самъ Морозовъ достигъ въ изученіи еврейскаго 
языка, достаточно отмѣтить, что онъ въ книгѣ пророка Іезе­
кіиля (гл. 38, ст. 2—3) нашелъ указаніе на Московскую Русь, 
несуществовавшую даже въ V вѣкѣ по Р. X., къ каковому 
времени Морозовъ относитъ написаніе этой книги. Сдѣлан­
ный Морозовымъ переводъ: „вотъ, я иду на тебя, Гуннъ, 
властелинъ Руси Московъ"—поразилъ и самого Морозова, и 
онъ находитъ, что „упоминаніе о Руси Московъ здѣсь всего 
загадочнѣе" (тамъ же, стр. 102—103). Загадочность эта со­
вершенно просто объясняется невѣжествомъ Морозова въ 
области древне-еврейскаго языка1). Критиками Морозовскаго 
„Откровенія" были указаны столь же блестящія его позна­
нія въ греческомъ и латинскомъ языкахъ. Такъ, напр., дѣлая 
самыіі невѣжественный переводъ латинскаго слова „аіитпа" 
въ фразѣ Тертулліана: ЬаЬетив еі Іоаппія аіитпаз ессіезіаз 
(мы имѣемъ п церкви, питомицы Іоанна), онъ свое невѣ­
жество приписываетъ безграмотству средневѣковыхъ пере­
писчиковъ и на этомъ основаніи построяетъ свой выводъ о 
подложности этого мѣста изъ Тертулліана („Откровеніе", 
стр. 315). Греческое слово адѵіоѵ, означающее въ Апокалип­
сисѣ агнца, Морозовъ переводитъ— „бѣлое облачко— бара-

>) Самое слово „еврей" Морозовъ переводитъ—испанецъ-иберіецъ („Про­
роки", стр. 292); а 10 колѣнъ Израиля въ Палестинѣ—это лишь астроло­
гическая аллегорія (стр. 275).



текъ" („Откровеніе, стр. 50), хотя все содержаніе Апока­
липсиса подъ агнцемъ совершенно ясно изображаетъ Христа 
закланнаго (Апок. гл. 5, ст. 6, 12; гл. 6, ст. 16; гл. 7, ст. 9— 10, 
14, 17 п проч.), чѣмъ рѣшительно опровергается навязывае­
мое Морозовымъ слову адѵіоѵ метеорологическое и астроно­
мическое значенія, какъ неумѣстныя въ данномъ текстѣ.

Съ текстомъ вообще Морозовъ не любитъ стѣсняться п въ 
другомъ мѣстѣ слова Та ёд-ѵц—народы онъ [замѣняетъ сло­
вами Тоѵс, оцеас, — змѣй („Откровеніе*, стр. 79), благодаря 
чему въ Апокалипсисѣ появляется „Геркулесъ" (созвѣздіе), 
который долженъ пасти всѣхъ змѣй желѣзной дубиной".

Понятно, что' съ такими пріемами, съ какими Морозовъ 
оперируетъ надъ библейскимъ текстомъ, съ его филологи­
ческой эрудиціей, въ любомъ сочиненіи можно найти, что 
угодно. И одинъ изъ критиковъ, пользуясь „научными" ме­
тодами Морозова, показалъ, что даже въ баснѣ Крылова— 
..Лебедь, ІЦука и Ракъ" можно видѣть космическій смыслъ, 
такъ какъ есть созвѣздія лебедя, рыбы, рака и возничаго; 
и на этомъ основаніи отрицать существованіе самого Кры­
лова, а написаніе басни относить за двѣ тысячи лѣтъ до 
нашей эры >).

Было бы слишкомъ неблагодарной работой подвергать по­
дробному научному разбору книги Морозова. Это значило бы 
стрѣлять по воробьямъ изъ пушки. И потому мы ограни­
чимся по отношенію къ его произведеніямъ указаніемъ лишь 
самаго главнаго, обнаруживающаго ихъ ничтожное значеніе, 
сплошную ложь.

Морозовъ выступаетъ противъ Слова Божія съ острымъ 
и безпощаднымъ оружіемъ — астрономіей, математикой; но 
оружіе это оказывается безсильнымъ: оно не находитъ мѣста 
въ Словѣ Божіемъ для нанесенія удара. Выбранное для 
второ Морозовымъ мѣсто указано имъ совершенно непра­
вильно, а отсюда цѣлый рядъ совершенно, неправильныхъ 
выводовъ и въ заключеніе—зданіе не только построенное на 
пескѣ, но прямо висящее въ воздухѣ—блестящій, но обман­
чивый миражъ; что совершенно ясно подтверждается и бо­
гатой, относящейся къ вопросу, литературой. Вся слабость 
нападенія Морозова заключается въ томъ, что онъ неопро-

Ч Львовъ С. Цит. ст.



1 0 4

вержнмые выводы математики хочетъ сдѣлать столь же не­
опровержимыми и для филологіи; то, что имѣетъ, силу и 
значеніе въ одной области, онъ хочетъ примѣнить съ та­
кимъ же успѣхомъ въ другой. Сущность „научныхъ" по­
строеній Морозова заключается въ томъ, чтобы показать, что 
Апокалипсисъ написанъ не въ I вѣкѣ по Р. X., а послѣ 
395 г., а книги пророковъ—Исаіи, Іереміи, Іезекіиля, Да­
ніила и Захаріи—не за нѣсколько вѣковъ до Р. Хр., а послѣ 
Апокалипсиса—въ V вѣкѣ по Р. Хр. Понятно, что, коль 
скоро Морозову удалось бы это доказать, то вмѣстѣ съ тѣмъ 
отпалъ бы и всякій вопросъ о богодухновенное™ этихъ 
книгъ, что составляетъ одно изъ важнѣйшихъ ученій Церкви. 
Отсюда видно, какъ глубоко и далеко направлены преслѣ­
дуемыя Морозовымъ разрушительныя цѣли. Первая позиція, 
съ которой Морозовъ выступаетъ !противъ ученія Церкви, 
позиція прочная; это — астрономическимъ путемъ устано­
вленное расположеніе планетъ, которое было видимо- съ 
острова Патмоса 30 сентября 395 г. Противъ этой позиціи— 
математическо-астрономической — защитнику Апокалипсиса 
нѣтъ никакой надобности и выступать; и мы можемъ повѣ­
рить Морозову на слово, безъ требованія отъ него такъ 
предупредительно предлагаемыхъ имъ удостовѣреній астро­
номовъ М. М. Каменскаго и Н. М. Ляпина („Откровеніе", 
стр. 3 35), что, дѣйствительно, 30 сент. 395 года планета 
Юпитеръ находилась въ созвѣздіи Стрѣльца, а планета Оа: 
турнъ въ созвѣздіи Скорпіона („Откровеніе", стр. 145). Но 
на этомъ математика, со всею ея неумолимой неопровержи­
мостью, и оканчивается. Чтобы связать ее съ Апокалипси­
сомъ, Морозову приходится строить уже мостъ филологиче­
скій, къ чему математическіе законы приложенія имѣть не 
могутъ. Образчики филологическихъ пріемовъ и познаній 
Морозова мы уже указали. Съ такимъ научнымъ багажомъ 
Морозовъ и строитъ мостъ для перехода изъ области астро­
номіи въ область Апокалипсиса. Для этого онъ беретъ изъ 
6-й главы Апокалипсиса 8 и 2 стихи и утверждаетъ, что 
въ этихъ стихахъ именно говорится о бывшемъ 30 сентября 
395 года нахожденіи Юпитера въ Стрѣльцѣ, а Сатурна въ 
Скорпіонѣ, чѣмъ п опредѣляется время написанія Апока­
липсиса, Вотъ эти стихи: „я взглянулъ, и вотъ конь блѣд­
ный, а на немъ всадникъ, которому имя смерть" (ст. 8); „я



— 155 —

взглянулъ, II вотъ, конь бѣлый, и на немъ всадникъ, имѣющій 
.и/къ“ (ст. 2). Никакой математикой нельзя доказать, -что 
здѣсь идетъ рѣчь о Сатурнѣ, Юпитерѣ, Скорпіонѣ и Стрѣльцѣ; 
а, слѣдовательно, отпадаетъ вся острота и неотразимость 
того оружія, съ какимъ Морозовъ нападаетъ на ученіе Цер­
кви о времени написанія Апокалипсиса. Съ устанавливаемой 
Морозовымъ датой написанія Апокалипсиса—послѣ 30 сент. 
395 г.—содержаніе Апокалипсиса можно связать лишь въ 
томъ случаѣ, когда будетъ доказано, что во ‘2 и 8 стихахъ 
6-й главы Апокалипсиса подъ блѣдномъ и бѣлымъ конями 
и ихъ всадниками разумѣются планеты Юпитеръ и Сатурнъ 
п созвѣздія — Стрѣлецъ и Скорпіонъ; единственный путь 
для такого доказательства—филологическій; ото уже вопросъ 
экзегетики, а не астрономіи; и то, что астрономіей устано­
влено, какъ безспорный фактъ, для острова ІІатмоса и поло­
женія надъ нимъ планетъ 30 сентября 395 г., совершенно 
ничтожно по отношенію къ Апокалипсису, если онъ не 
является астрономической или астрологической книгой, какъ 
это хочется Морозову. А что это книга астрологическая, это 
Морозовъ доказываетъ однимъ изъ наиболѣе часто встрѣ­
чающихся у него доказательствъ—верченіемъ въ заколдо­
ванномъ кругу (сігсиіив ѵіііозив): Апокалипсисъ книга астро­
логическая, потому что наполнена астрологическими назва­
ніями, образами и картинами явленій; встрѣчающіяся въ 
Апокалипсисѣ названія, образы, и картины явленій суть 
астрологическія, потому что Апокалипсисъ книга астроло­
гическая. Примѣняя такой способъ доказательства къ самому 
Морозову, мы можемъ говорить: „Откровеніе въ грозѣ и 
бурѣ"—вздорная книга, потому что написана Морозовымъ; 
а Морозовъ—авторъ вздорныхъ книгъ, потому что имъ на­
писано „Откровеніе въ грозѣ и бурѣ". Едва ли такая аргу­
ментація будетъ но-вкусу Морозову. Но повѣримъ на время 
Морозову, что Апокалипсисъ книга астрологическая. Предъ 
нами возникаетъ новый вопросъ: почему въ упомянутыхъ 
стихахъ Апокалипсиса (гл. Ѵ‘І, ст. 8 й 2) подъ конями и 
всадниками мы должны разумѣть .планеты п созвѣздія, если 
въ астрологіи такой символики не встрѣчается? (). На этотъ

*) Н. Брюлова. Къ вопросу о датировкѣ Апокалипсиса. „Журн. Мин. 
Мар. Пр.“ 1907, стр. 417.



—  1 б ( )  —

вопросъ Морозовъ также не даетъ и нс можетъ дать отвѣта. 
Пойдемъ далѣе на встрѣчу Морозову и обратимъ вниманіе 
уже не на коней и всадниковъ, а на ихъ цвѣта—бѣлый 
(Хеѵхйд) п блѣдный (/Ясоро;), такъ какъ въ астрологіи всякая 
планета имѣла свою окраску. Здѣсь мы опять наталкиваемся 
на вопросъ, совершенно оставляемый Морозовымъ безъ вся­
каго рѣшенія: почему изъ двухъ системъ астрологіи--хал­
дейской и ІІтоломея—мы должны отдать предпочтеніе одной, 
а не другой? А между тѣмъ, это далеко не безразлично, 
такъ какъ каждой ещтемой цвѣта для планетъ указываются 
неодинаковые: по системѣ ІІтоломея, цвѣтъ Юпитера бѣлый, 
а Сатурна -мертвенно-сѣрый (блѣдный); но по халдейской— 
Юпитеръ — свѣтло-красный, а Сатурнъ—черный1). Вообще 
Морозовъ въ толкованіи астрологическихъ терминовъ руко­
водствуется не какой-либо изъ существующихъ астрологи­
ческихъ системъ, а своей собственной; почему въ его тол­
кованіяхъ на каждомъ шагу встрѣчаются совершенно произ­
вольныя отступленія отъ упомянутыхъ системъ: онъ припи­
сываетъ нмъ то, чего въ нихъ совершенно нѣтъ н о чемъ 
онѣ не говорятъ ни слова: апокалипсическую жену онъ ото­
жествляетъ съ „Дѣвой11, смерть со Скорпіономъ, адъ—съ 
Козерогомъ и Водолеемъ, Марса называетъ чернымъ и т. д.-).

Центръ тяжести Морозовской полемики противъ Апока­
липсиса заключается въ томъ, что въ видѣніяхъ писателя 
Апокалипсиса блѣдный конь—планета Сатурнъ, а бѣлый— 
планета Юпитеръ. Что это такъ, Морозовъ доказать не мо­
жетъ; не можемъ же мы вѣрить ему на-слово только потому, 
что въ „его головѣ съ дѣтства накопился большой запасъ 
облаковъ" („Откровеніе11, стр. 16) п что онъ „всегда чувство­
валъ къ облакамъ какое-то родственное влеченіе" (тамъ же, 
стр. 17). Ну, а если бѣлый и блѣдный кони не Юпитеръ п 
Сатурнъ; то какое основаніе имѣетъ Морозовъ приписывать 
Апокалипсису свои облачныя видѣнія трубныхъ вѣстниковъ, 
многоголовыхъ звѣрей, танцующихъ жабъ и т. под. („Откро­
веніе, стр. 23—25). Рѣшительно никакого.

Такимъ образомъ, рѣшительно ничѣмъ Морозовъ не мо­
жетъ увѣрить насъ, что во 2 и 8 стихахъ 6 главы Апока-

Ч Тамъ же, стр. 417.
2) Тамъ же, стр. 417—418.



лішснса говорится о бывшемъ 30 сеігг. 395 г. нахожденіи 
Юпитера въ Стрѣльцѣ, а Сатурна въ Скорпіонѣ, что яко-бы 
наблюдалъ авторъ Апокалипсиса, находясь на островѣ Пат­
мосѣ. А если это такъ, то рѣшительно п нѣтъ никакихъ 
основаній связывать указанную дату съ временемъ написа­
нія Апокалипсиса; п вся грозная математическо-астрономп- 
ческая мина, подведенная Морозовымъ подъ Апокалипсисъ, 
не достигаетъ никакой цѣли, какъ совершенно нс имѣющая 
никакой точки соприкосновенія съ дѣйствительнымъ Апока­
липсисомъ, а не Морозовскимъ.

Съ паденіемъ Морозовской датировки времени написанія 
Апокалипсиса, сама собою падаетъ іі его датировка для про­
роческихъ книгъ, указываемая въ его второй книгѣ—„Про­
роки такъ какъ книги пророковъ, по утвержденію Моро­
зова, являются лишь „расширеннымъ вольнымъ изложеніемъ 
Апокалипсиса*' (стр. 128), его „эхомъ** (стр. 167), „крайнимъ 
захуданіемъ всѣхъ его талантливыхъ аллегорій1* (стр. 176), 
„простымъ подражаніемъ ученика .его учителю** и т. под. 
А коль скоро не имѣетъ ни малѣйшаго научнаго и разум­
наго значенія основной Морозовскій тезисъ, что Апокалипсисъ 
написанъ около 395 г., то этимъ самымъ устанавливается 
полное ничтожество его обѣихъ книгъ, могущихъ предста­
влять интересъ лишь чисто отрицательный: до какихъ абсур- 
довъ могутъ доходить „замышляющіе тщетное и возстающіе 
на Господа и на Христа Его“ (ГІсал. II, 1—2). Въ произве­
деніяхъ Морозова апокалипсическія и ветхозавѣтныя проро­
ческія видѣнія и рѣчи превращаются. въ рядъ картинъ 
астрономическаго и метеорологическаго характера. Вдохно­
венное, возвышенное и полное таинственности слово проро­
ковъ и апостола превращается въ бюллетень о погодѣ и по­
ложеніяхъ планетъ и созвѣздій.

Не лишены своеобразнаго интереса тѣ „ научные “ пріемы, 
которыми Морозовъ старается расположить читателя къ до­
вѣрію ему и его книгамъ. Сдѣланное имъ относительно 
Апокалипсиса „поразительное открытіе** („Откровеніе** стр. 
131; „Пророки** стр. 252), ускользавшее отъ вниманія множе­
ства ученыхъ въ теченіе 15-ти столѣтій, онъ объясняетъ, 
отчасти, тѣмъ, что на долю его „выпало большое счастье", 
давшее ему возможность хорошо понимать душу прошлыхъ 
поколѣній; его „голова съ дѣтства была переполнена раз-



— 158 —

сказами суевѣрныхъ, первобытныхъ нянекъ“! („Откровеніе11, 
стр. 5). Чтобы читатель „ни на минуту не забывалъ" объ 
астрономическомъ фонѣ, на которомъ написаны пророческія 
книги, Морозовъ иллюстрировалъ своихъ „Пророковъ11 астро­
логическими картинами, фигурами созвѣздій и другими 
рисунками и „распредѣлилъ ихъ повсюду", въ чемъ самъ и 
сознается („Пророки", стр. 8). Жаль только, что онъ не 
добавляетъ, почему онъ, стремясь напустить въ голову чи­
тателя побольше астрологическаго тумана, помѣщаетъ въ 
своей книгѣ рисунки изъ 15, 16 и 17 столѣтій, а не изъ 5-го, 
къ которому онъ относитъ („Пророки11, стр. 7) написаніе 
пророческихъ книгъ на астрологическомъ фонѣ? Или разница 
въ тысячу съ лишнимъ лѣтъ ничего не значитъ?

Нерѣдко Морозовъ, за неимѣніемъ аргументовъ, просто 
ограничивается патетическими обращеніями къ здравому 
смыслу читателя („Пророки", стр. 10, 175, 241, 248 и проч.). 
Зтому же читателю онъ жалуется и на то, что ему, какъ 
„современному безпристрастному изслѣдователю", для разбора 
пророковъ, пришлось „спеціально изучать древне-еврейскій 
языкъ, безъ котораго совершенно невозможно расшифровать 
ихъ содержаніе" („Пророки", стр. 166). И, вѣроятно, въ 
качествѣ результатовъ такого изученія, какъ нѣчто порази­
тельное, сообщаетъ, что имена пророковъ Іезекіиля, Захаріи, 
Іереміи, Даніила и Исаіи имѣютъ значенія: „осилитъ Богъ, 
помнитъ Грядущій" и т; д. („Пророки", стр. 50, 150, 180, 208 
и 226); какъ будто кто-либо могъ думать, что имена суть 
безсмысленный наборъ буквъ. Изъ своего столь „поразитель­
наго" открытія относительно именъ пророковъ Морозовъ 
выводитъ слишкомъ поспѣшное заключеніе, что это не 
имена людей, а заглавія книгъ, авторы которыхъ не извѣстны. 
Изъ самыхъ произведеній этихъ авторовъ онъ беретъ лишь, 
то, чему такъ или иначе можно дать астрономическо-мете 
орологическое объясненіе. Все остальное, надъ чѣмъ нельзя 
произвести желательной Морозову метаморфозы, или что 
явно обнаруживаетъ нелѣпость Морозовскихъ толкованій, 
выбрасывается, накъ ненужный хламъ. Поэтому въ „Проро­
кахъ" Морозова мы видимъ не писанія пророковъ (хотя-бы 
и ложно перетолковываемыя), но лишь отрывки изъ этихъ 
писаній, надерганные подъ извѣстнымъ угломъ зрѣнія и 
насильственно подтасованные. 'Гакъ, изъ 48 главъ пр. Іезе-



159

кіііля у Морозова имѣется только 25, причемъ изъ нѣкото­
рыхъ главъ берется два-три стиха; изъ 11 главъ пр. За­
харіи— 10, также' съ выборомъ стиховъ; изъ 52 главъ 
Іереміи — берутся и своеобразно распредѣляются отрывки 
главъ 10 — 12; изъ 14 главъ пр. Даніила — 4 главы; изъ 66 
главъ пр. Исаіи—отрывки изъ 22— 26. Съ этой книгой Мо­
розову особенно не повезло: „не смотря на самыя тщатель­
ныя (орѳографію его сохраняемъ) поиски", говоритъ онъ. 
„ему не удалось пока обнаружить въ ней отчетливыхъ 
астрологическихъ указаній на годъ ея составленія"; но тѣмъ 
не менѣе, „десятки отдѣльныхъ фразъ, разсыпанныхъ по 
различнымъ ея главамъ, и самые сюжеты нѣкоторыхъ главъ" 
приводятъ Морозова къ заключенію, что „въ ея иослѣ-апо- 
калиитнческомъ происхожденіи сомнѣваться невозможно" 
(„Пророки", стр. 227).

Такимъ образомъ, въ книгахъ Морозова мы имѣемъ дѣло 
не съ Апокалипсисомъ и пророческими ветхозавѣтными 
писаніями, а съ тенденціозно надерганными, безъ всякаго 
основанія, совершенно ложно, астрономнческо-метеорологи- 
ческн истолкованными отрывками изъ этихъ книгъ. Уста­
навливаемая такимъ способомъ датировка времени написанія 
этхъ книгъ не можетъ быть ничѣмъ инымъ, какъ только 
самою невѣжественною, или умышленно-недобросовѣстною 
ложью, что подтверждается и литературою — множествомъ 
сочиненій древнихъ писателей, физіологіей н исторіей.

Языкъ каждаго живого народа не есть нѣчто неподвижное, 
затвердѣвшее въ разъ навсегда отлившихся формахъ: онъ 
живетъ, претерпѣваетъ различныя перемѣны, усоверпген- 
ствовывается, или подвергается порчѣ въ своихъ проявле­
ніяхъ. Ото даетъ возможность ученымъ лингвистамъ (разу­
мѣется, не такимъ скороспѣлымъ, какъ Морозовъ) по языку 
сочиненія опредѣлять время его написанія. Мы не станемъ 
много распространяться на эту тему относительно проро­
ческихъ книгъ и Апокалипсиса. Укажемъ только, что книга 
пророка Исаіи по своему языку является наиболѣе полнымъ 
п яснымъ образцомъ богатства, чистоты и выразительности 
еврейскаго языка и, слѣдовательно, никоимъ образомъ не 
могла быть написана даже послѣ плѣна вавилонскаго, сильно 
повредившаго еврейскій языкъ (). Относительно языка Апо-

Ч Троицкій II. Г. Библейская археологія. СІ1Б. 1913. Стр. 204.



—  160 —

калнпснса приведемъ мнѣніе <9 . Ренана, котораго п самъ 
Морозовъ въ пристрастіи къ священнымъ книгамъ, вѣроятно, 
обвинять не рѣшится. „Нѣтъ никакого сомнѣнія1*, говоритъ 
онъ (въ своемъ „Антихристѣ", стр. 22), „что Апокалипсисъ 
написанъ по гречески; но этотъ слогъ какъ бы списанъ съ 
еврейскаго, продуманъ по-еврейски; можетъ быть понятъ и 
прочувствованъ только тѣмъ, кто знаетъ еврейскій языкъ. 
Авторъ знакомъ съ греческой версіей священныхъ книгъ; 
но отдѣльные отрывки изъ библейскихъ произведеній стоятъ 
предъ его глазами въ еврейскомъ текстѣ" -). Столь сильное 
еврейское вліяніе на византійскаго писателя самаго конца 
4-го вѣка (этимъ писателемъ Апокалипсиса Морозовъ счи­
таетъ св. Іоанна Златоуста) является совершенно дѣломъ 
немыслимымъ, грубѣйшимъ анахронизмомъ.

Такъ какъ Морозовъ писателемъ Апокалипсиса считаетъ 
св. Іоанна Златоуста, то ему можно было бы посовѣтовать 
приложить свою „богатую" лингвистическую эрудицію къ 
сравненію языка Апокалипсиса съ языкомъ твореній Злато­
уста; но съ этой стороны Морозовъ неуязвимъ: все, что го­
воритъ противъ него, онъ безаппеляціонно объявляетъ под­
ложнымъ. Въ его „Откровеніи" глава, гдѣ онъ приводитъ 
свидѣтельства древнихъ писателей противъ его теоріи, такъ 
и озаглавлена: „Старинныя книги, подложность, или анахро­
низмъ, которыхъ обнаруживается астрономическимъ опре­
дѣленіемъ появленія Апокалипсиса" (стр. 313).

Но, разумѣется, голословное объявленіе подложнымъ всего 
того, что намъ не нравится, никого убѣдить не можетъ; и 
съ этимъ Морозовскнмъ пріемомъ можно зайти очень далеко 
и отрицать рѣшительно все, что намъ сохранила древность, 
и вращаться въ безвыходномъ кругу подлоговъ. Морозову, 
скажемъ, не нравятся два-три сочиненія; онъ объявляетъ 
ихъ подложными. Но на эти сочиненія встрѣчаются ссылки 
въ десяткѣ другихъ сочиненій, Морозовъ и эти объявляетъ 
подложными; на этотъ десятокъ имѣются указанія уже въ 
сотнѣ другихъ и эти подложныя. Въ концѣ концовъ могутъ 
оказаться дѣйствительно научными, а не подложными, только 
произведенія самого Морозова.

-) Эрнъ В. Цит. ст., стр, 297.



—  161

Мы, конечно, не можемъ раздѣлять съ Морозовымъ его 
взглядъ на подложность древней литературы, потому при­
слушаемся къ ея голосу, особенно, относительно Апокалип­
сиса, такъ какъ пророческія книги, по Морозову, написаны 
уже послѣ Апокалипсиса и въ тѣсной зависимости отъ 
него.

Древняя литература даетъ намъ длинный рядъ свидѣ­
тельствъ о существованіи Апокалипсиса уже изъ I и II вѣковъ. 
Такъ, изъ I вѣка цитаты изъ Апокалипсиса встрѣчаются въ 
посланіи Климента Римскаго кт. Коринѳянамъ и въ „Па­
стырѣ'1 Ерма; изъ II вѣка: у ІІоликарпа Смирнскаго, ІІапія 
Іерапольскаго, Игнатія Богоносца, Іустина Философа, Поли- 
крата еп. Ефесскаго, Мелитона Сардійскаго, Ѳеофила Антіо­
хійскаго, Аполлонія Малоазійскаго, Иринея Ліонскаго и, 
наконецъ, въ такъ наз., Мураторіевомъ спискѣ» каноническихъ 
книгъ 1), Укажемъ еще изъ III вѣка Климента Александрій­
скаго, Тертулліана и Оригена, противъ которыхъ Морозовъ 
выступаетъ съ опроверженіями въ приложеніи къ своему 
„Откровенію* (стр. 315— 320).

Что касается дискредитируемыхъ Морозовымъ проро­
ческихъ книгъ, то суіцествованіе ихъ за цѣлые вѣка раньше 
назначаемаго Морозовымъ времени написанія ихъ подтвер­
ждается безконечнымъ рядомъ свидѣтельствъ: священныхъ 
ново-завѣтныхъ книгъ, особенно — Евангелій, свѣтскихъ пи­
сателей—Филона и Іосифа Флавія, отцовъ Церкви и церков­
ныхъ писателей первыхъ четырехъ вѣковъ и т., д. -), а 
также—переводами — греческимъ БХХ, сирскимъ, отчасти— 
Ѳеодотіона, латинскимъ, таргумомъ Іонаѳана 3) и проч.

Какъ же защищается Морозовъ противъ такого множества 
свидѣтелей, обличающихъ его ложь? Понятно, что о серьез­
ной защитѣ не можетъ быть и рѣчи: она немыслима, И 
Морозову приходится такъ и сякъ изворачиваться въ на-

!) Гамолко II. Каноническое достоинство Апокалипсиса Св. Ап. Іоанна 
Богослова по свидѣтельству церковнаго преданія I—II вѣка. „Христ. Чт.“ 
1913, февраль—мартъ.

2) Юнгеровъ II. Частное историко-критическое введеніе въ священныя 
ветхозавѣтныя книги. Казань. 1907. Вып. II, стр. 51, 69, 85, 106 и 113.

3) Вигуру Ф. Руководство къ чтенію и изученію Библіи. Ветхій Завѣтъ, 
т. I. Переводъ В. В. Воронцова. Москва 1897. Стр. 44, 115, 123, 133, 
139 и 148.

ГО Л ОСЬ ЦЕРКВИ. 11



—  162 —

деждѣ, что найдутся такіе читатели (разумѣется, враги 
Слова Божія), которые захотятъ повѣрить его голословнымъ 
утвержденіямъ и его авторитету.

Прежде всего, сочиненія древнихъ писателей не заслу­
живаютъ довѣрія Морозова потому, что эти сочиненія онъ 
видѣлъ лишь въ изданіяхъ 16 — 17 вѣковъ, не древнѣе. 
Удивительная непослѣдовательность! А, вѣдь, самъ Моро­
зовъ въ книгу своихъ „Пророковъ*1, вмѣсто картинъ изъ 
У вѣжа, вставляетъ картины изъ книгъ 15 — 16 вѣковъ и 
придаетъ этимъ картинамъ огромную цѣнность.

Такъ называемый, Синайскій кодексъ священныхъ книгъ, 
относимый учеными къ IV вѣку по Р. Хр., вызываетъ не­
довѣріе Морозова удовлетворительнымъ состояніемъ своихъ 
внутреннихъ листовъ: вѣдь „монахи, которые имъ пользова­
лись, считали за подвигъ благочестія никогда въ жизни не 
мыться, а книги часто роняли на полъ, хватая, какъ попало, 
и употребляя на покрышку сосудовъ" („Пророки", стр. 258— 
259). Откуда Морозову извѣстно, что таково именно было 
обращеніе съ Синайскимъ кодексомъ?

Относительно сочиненій св. Иринея Ліонскаго Морозовъ 
сознается, что въ нихъ „ссылки на нашъ библейскій Апо­
калипсисъ обильны и никакъ не могутъ быть объяснены 
вставками средневѣковыхъ корректоровъ и дополнителей" 
(„Откровеніе", стр. 318). Это обстоятельство располагаетъ 
Морозова заняться „историко-лингвистическими соображе­
ніями"; но тутъ на выручку является Гарнагь, который 
яко-бы опередилъ Морозова и доказалъ, что книга Иринея 
подложна и написана не ранѣе начала V вѣка („Откровеніе", 
стр. 318). Однако, цитатъ изъ сочиненій Гарнака Морозовъ 
предусмотрительно не приводитъ: авось', ему повѣрятъ и 
на слово. Тѣ же, которые захотятъ провѣрить ссылку Мо­
розова, найдутъ, что Гарнакъ въ своей „Хронологіи древне­
христіанской литературы" (Піе СЬгопоІоще (1. аІісЬгізШсЬе ЬіМе- 
гаіиг ЪІ8 ЕизеЪіиз) ни слова не говоритъ о томъ, что сочиненіе 
св. Иринея „Пять книгъ противъ ересей" написано не во II, 
а въ V вѣкѣ; мало того, въ одной изъ лучшихъ исторій 
древне-христіанской литературы—Вагіепѣеѵег’а (ОезсііісМе <1. 
аПкігсЫісііеп ІЛНегакиг) изъ главы о сочиненіяхъ Иринея 
можно видѣть, что и вообще въ критической литературѣ



— 163 -

нѣтъ ничьихъ отдѣльныхъ, частныхъ мнѣній объ отнесеніи 
„Пяти книгъ" Иринея къ У вѣку ').

Но шедевръ защиты Морозова противъ сочиненій, облича­
ющихъ его датировку Апокалипсиса и Пророковъ, составляетъ 
объявленіе этихъ сочиненій подложными на основаніи той 
же Морозовской датировки, которую они опровергаютъ. Такъ 
про одно мѣсто изъ сочиненій Климента Александрійскаго 
Морозовъ говоритъ: „зто мѣсто представляетъ несомнѣнно 
цитату изъ нашего библейскаго Апокалипсиса и потому не 
можетъ быть написано ранѣе, чѣмъ въ У вѣкѣ" („Открове­
ніе", стр. 316). Относительно древнихъ кодексовъ Священнаго 
Писанія Морозовъ говоритъ: „уже и безъ спеціальнаго ихъ 
осмотра, одно наше вышеприведенное астрономическое и 
литературное изслѣдованіе пророческихъ книгъ Библіи до­
статочно показываетъ, что ни одинъ изъ такихъ кодексовъ 
не можетъ быть отнесенъ даже и къ УІ вѣку" („Пророки", 
стр. 261).

Такой пріемъ аргументаціи позволяетъ намъ вполнѣ со­
гласиться съ однимъ изъ рецензентовъ Морозова, который, 
не смотря на всю свою симпатію къ послѣднему, находитъ 
у него „невинность въ отношеніи настоящей науки" и „полное 
разстройство логическихъ механизмовъ" * 2).

.При всемъ томъ, однако, мы видимъ, что на книги Моро­
зова находятся читатели, книги эти расходятся тысячами, 
ими увлекаются, какъ модными, не смотря на все ихъ 
ничтожество. Всякій вѣрующій въ книги Св. Писанія, какъ 
слово Божіе, не долженъ смущаться этимъ моднымъ тече­
ніемъ; а газетныя „танцующія жабы" слишкомъ рано спѣ­
шатъ выражать свой восторгъ, что „до сихъ поръ мы (?) 
считали Апокалипсисъ произведеніемъ I вѣка, а теперь 
неопровержимо доказано, что онъ написанъ въ концѣ четвер­
таго"3). Не Морозовымъ, съ ихъ астрономическими методами, 
невѣжествомъ въ историко - филологическомъ отношеніи, 
игнорированіемъ законовъ логики, подлогами и т. под. „на­
учными" пріемами, поколебать то, во что вѣритъ Церковь,

') Эрнъ В. Цит. ст., стр. 306.
2) Львовъ С. Цит. ст.
3) Эрнъ В. Цит. ст., стр. 234 (шъ газегы „Парусъ").

11*



— 164 —

что закрѣплено и многовѣковыми изслѣдованіями и выводами 
безпристрастной науки.

И съ какими бы методами ни нападали на Слово Божіе 
его враги, какъ бы ни казались непреложными и неминуемо 
побивающими церковную традйцію эти методы; позиція напа­
дающихъ всегда останется неустойчивой, слабой и беззащит­
ной иллюзіей, а ихъ нападеніе—покушеніемъ съ негодными 
средствами: „ибо у Бога не останется безсильнымъ никакое 
слово" (Лук. I, 27).

И. д. доцента Петроградской Дух. Академіи
Свяіц. В. Зыковъ.



О Т Д Ѣ Л Ъ  В Т О Р О Й .

Великъ Богъ Земли Русской!*)
—  Велинъ Богъ Земли Русской!—Такъ трубнымъ гла­

сомъ изстари возвѣщала Святая Русь въ годины тяж­
кихъ военныхъ браней и, колѣнопреклонно плѣняя себя 
въ послушаніе Богу, Царю царей, силою Божьею по­
бѣдно отражала и сама себѣ плѣняла тьмы-теадъ вражь­
ихъ полчищъ.

Великъ Богъ Земли Русской!—И въ настоящій грозный 
часъ военной брани воскликнулъ Державный Вождь Свя­
той Руси,—и силою Божьею вся Русь возстала неру­
шимою стѣною на дерзкаго и жестоковыйнаго врага.

Возстала!..—и въ лицѣ насельниковъ своей столицы 
притекла къ этому тихому пристанищу отдать себя по 
стародавнему въ плѣнъ своей скорой Помощницѣ и 
Заступницѣ, дабы у Нея, какъ изъ неисчерпаемаго 
источника, почерпнуть себѣ духовной мощи для по­
бѣдной брани съ ордами новыхъ вандаловъ.

И невольно, отъ сладостной сердечной истомы, уста 
восклицаютъ: „какъ хорошо намъ здѣсь быти!“ Здѣсь, 
въ этомъ свѣтозарномъ облакѣ дивнаго величія Божіей 
Матери, явленнаго Ею въ вѣкахъ Святой Руси! Вотъ 
Она двумя колоннадами Своей храмины точно руками 
обнимаетъ и благословляетъ двухъ витязей Русской 
Земли, стяжавшихъ славу Россіи на бранномъ полѣ 
начала прошлаго вѣка. Вотъ Она подъ колоннадами

*) Это слово было произнесено въ Петроградѣ, съ паперти Казан­
скаго собора, въ день народнаго моленія 17 августа о дарованіи русскому 
воинству побѣды).



100

Своей храмины собрала и насъ, какъ собираетъ птица 
своихъ птенцовъ подъ крылья свои въ непогоду.

Собрала!..—и воспарила нашъ духъ въ небесную высь,— 
къ Тому, въ Чьей мышцѣ судьбы царей и царствъ, къ 
Тому, Чья мышца сокрушила сердца надменныхъ, ни­
зложила сильныхъ съ престоловъ и вознесла смирен­
ныхъ!..

Горе тому, кто скрылъ отъ себя мышцу Господню, 
слѣпивъ глаза свои и окаменивъ сердце свое!

Вотъ онъ себя вознесъ на высоту, и съ высокой 
горы себя возмнилъ владыкой и царемъ вселенной. Онъ 
обнажилъ тяжелый мечъ въ порабощеніе народовъ. 
Онъ заковалъ себя въ броню отъ ихъ ударовъ. Онъ 
загасилъ въ своемъ сердцѣ послѣднюю искру Божьей 
любви къ подобнымъ себѣ и зарычалъ: „жаль, что все 
человѣчество не имѣетъ одной головы, чтобы однимъ 
взмахомъ меча обезглавить весь міръ!"—Но въ этотъ 
моментъ высшаго сознанія своей мощи, точно пращею 
Давида, онъ былъ сраженъ мыщцею Господнею и съ 
ужасомъ узрѣлъ, что онъ не человѣкъ, а звѣрь, что 
ѣстъ онъ губку, напитанную кровью сраженныхъ имъ 
людей, и пьетъ слезы тысячъ обездоленныхъ имъ семей. 
Узрѣлъ... и спалъ съ него покровъ, которымъ онъ такъ 
старательно даже отъ себя самого скрывалъ свой по­
длинный, звѣриный обликъ, и бѣжалъ онъ въ чащу 
дѣвственныхъ лѣсовъ...

Какъ ярко эта страшная драма человѣческой гор­
дыни проходитъ предъ нами на сценѣ нѣмецкихъ странъ!

Потомки древнихъ вандаловъ, во главѣ съ новыми 
Гензерихами, нѣмецкіе народы возмнили владѣть все­
ленной. Закованные въ броню, съ багровымъ отъ при­
лива крови лицомъ, съ дикой угрозой оставить людямъ 
только глаза, чтобы они оплакивали свое горе,—нѣ­
мецкія орды ринулись на міровую брань, на новое ван-



—  167

дальское сокрушеніе міровой, изъ христіанской колы­
бели расцвѣтшей, культуры. И спалъ съ нихъ, во мгно­
веніе ока, тысячелѣтній христіанскій покровъ, и міръ 
увидѣлъ предъ собою самыхъ страшныхъ двуногихъ 
звѣрей. Упоенные своею животною силою, они воз- 
мнили заковать въ цѣпи рабства всю вселенную!.. Но 
порвутся звенья этой цѣпи и ударитъ она однимъ кон­
цомъ по Австріи, другимъ-же по Германіи. Обнажитъ 
Господь на страны нѣмецкія мышцу свою высокую, и 
всѣ народы узрятъ праведный Судъ Божій. Въ пре­
исподнюю будетъ низвержена гордыня нѣмецкая со 
всѣмъ ея шумомъ, — подъ нею уже подстилается червь, 
и черви будутъ покровомъ ея.

Уже собралъ Господь изъ-подъ русскихъ стрѣхъ, 
подъ омофоромъ Царицы Небесной, птенцовъ Своихъ 
на брань противъ гордыни нѣмецкой. Собралъ и Самъ 
сталъ облакомъ защитнымъ впереди русскаго стана 
противъ новыхъ фараоновъ новыхъ египетскихъ пол­
чищъ,

И по зову Державнаго Вождя Русской Земли по­
текла Святая Русь на бранное поле постоять за дѣло 
Божье, за торжество правды и права надъ силою, за 
благо слабыхъ и угнетенныхъ.

Богъ въ помощь тебѣ, русская христолюбивая рать! 
Богъ въ помощь и вамъ, соратники русскаго воинства!

А мы, оставшіеся здѣсь, приготовимъ цѣлебный елей, 
дабы уврачевать раны страждущихъ воиновъ Русской 
Земли,—сплотимся, чтобы благостынею утереть слезы 
бѣдствующихъ воинскихъ семей.

И будетъ надъ всѣми нами мышца Господня и див­
ный омофоръ Царицы Небесной отъ зари до зари. И 
со дерзновеніемъ всѣ мы воскликнемъ:

Великъ Богъ Земли Русской и силою Божьею просла­
вится Святая Русь!

Ей, Господи, буди!.. Аминь.
И. Айвазовъ.



Зойка съ христіанской точки зрѣнія.
Христіанскій мірт. снова втянутъ силою вещей въ ожесто­

ченную войну. Идетъ борьба на смерть между двумя проти­
воположными началами жизни: между началомъ бронирован­
наго насилія и началомъ культурнаго развитія, путемъ мир­
ной работы. Снова милліоны людей стали другъ противъ 
друга, съ ожесточеннымъ упорствомъ защищая свои идеалы, 
снова потоки крови заливаютъ землю, снова сотни тысячъ 
семействъ выбиваются изъ привычной для нихъ жизненной 
колеи... Вѣрующій, конечно, не смутится свыше мѣры этимъ 
печальнымъ зрѣлищемъ: „услышите о войнахъ и о военныхъ 
слухахъ. Смотрите, не ужасайтесь; ибо надлежитъ всему тому 
быть—звучитъ въ его ушахъ пророчествующій голосъ Господа- 
Спасителя. Сколько бы ни мечтали люди о золотыхъ време­
нахъ всеобщаго міра, сколько бы ни говорили о необходи­
мости разоруженія народовъ—войны не прекратятся, пока 
не „пройдетъ образъ міра сего“. Всеобщій миръ—это, дѣй­
ствительно, тотъ свѣтящій, манящій къ себѣ идеалъ, во имя 
котораго можно и нужно работать, но этотъ идеалъ, какъ и 
вообще все святое, достигается не единичнымъ измѣненіемъ 
тѣхъ или иныхъ внѣшнихъ формъ жизни, а преобразова­
ніемъ внутренняго существа бытія, перерожденіемъ тѣхъ 
началъ, во имя которыхъ народы напрягаютъ свои силы. 
Поэтому, если война началась, ведется, это показатель, что 
„образъ міра сего11, со всѣмъ богатствомъ его себялюбиваго 
содержанія, раздѣляющаго людей другъ отъ друга, дѣлаю­
щаго ихъ изъ братьевъ-дѣтей Отца Небеснаго непримири­
мыми врагами, еще далеко не изгладился въ душѣ человѣ­
чества... Что дѣлать тогда христіанину? Ратовать за прекра­
щеніе войны?—но это равносильно стремленію дощечкой удер-



—  169 —

жать водный потокъ. Самому отказаться отъ какого бы то 
ни было участія въ войнѣ? Но едва-ли будетъ по-христіански 
отойти совершенно въ сторону тамъ, гдѣ на учетѣ каждая 
единица, когда отказъ одной стороны отъ борьбы можетъ 
обозначать не только ея гибель, но и поруганіе высшихъ 
идей справедливости и состраданія. Оказывать лишь милосер­
діе гибнущимъ или страдающимъ отъ ужасовъ войны? Да, 
зто, конечно, христіанское дѣло, имѣющее самодовлѣющею 
цѣнность, но, вѣдь, милосердіе въ силу своей внутренней 
красоты, высоко само по себѣ, и служеніе ему не есть еще 
разрѣшеніе вопроса объ отношеніи христіанина, собственно, 
къ войнѣ. Пройти же мимо такого мощнаго по своему за­
хвату явленія, какъ война, христіанинъ не можетъ уже 
просто въ силу заповѣди Апостола! „все испытывайте, доб­
раго держитесь11. Итакъ, идти на войну? Конечно, ставя та­
кой вопросъ, разумѣемъ не только непосредственное участіе 
въ бояхъ, но и оказаніе поддержки воюющимъ въ сознаніи 
правоты самаго акта борьбы, потому что этическая цѣн­
ность того и другого поступка можетъ быть совершенно 
равнозначуіца. Однако и на этотъ вопросъ иной разъ не 
дается прямого, категорическаго отвѣта: „да"; не будемъ 
говорить объ уклончивыхъ отвѣтахъ, диктуемыхъ мелкимъ 
чувствомъ эгоизма, обратимъ вниманіе на то, что совѣсть 
нѣкоторыхъ искренне смущается участіемъ въ убіеніи лю­
дей, при чемъ война трактуется, именно, какъ простая 
бойня. „Помилуйте, быть христіаниномъ и однимъ выстрѣ­
ломъ отнимать жизнь у сотенъ людей, хотящихъ жить?..

Исповѣдывать „не убій“ н—вести на убійство сотнр ты­
сячъ наивныхъ простецовъ?.. Покланяться кресту, убившему 
вражду, и съ крестомъ въ рукахъ возбуждать
шающую ярость на враговъ!.. „Это ли не противорѣчія?"4
Такъ говорятъ, и людямъ, призывающимъ къ' развитію го-' 
сударственной мощи въ минуты испытаній для родины, 
необходимо умѣть дать отвѣтъ на недоумѣнія подобнаго 
рода.

Въ чемъ существо войны?
Когда хотятъ показать несовмѣстимость (принципіаль­

ность) христіанскаго званія съ военнымъ, слѣдовательно, 
невозможность для вѣрующаго христіанина участвовать въ 
войнѣ, строятъ такое умозаключеніе: Убійство запрещается



170 —

христіанствомъ; война—кассовое убійство; слѣдовательно, 
война запрещается христіанствомъ. Повидимому разсужденіе 
до очевидности ясное и безусловно правильное; многимъ 
оно и кажется таковымъ. Но посмотримъ ближе.

Прежде всего нѣтъ никакихъ основаній признавать внут­
реннюю состоятельность сужденія первой посылки. Запре­
щеніе возможно лишь тамъ, гдѣ опредѣляется возмездіе за 
нарушеніе запрещенія; запрещеніе—это признакъ юридиче­
скихъ отношеній, оно и имѣло мѣсто и полную значимость 
въ укладѣ Ветхаго Завѣта, гдѣ опредѣленно говорилось: 
„не убивай; кто же убьетъ, подлежитъ суду" (Мѳ. V, 21, 
ср. Иск. XX, 13). Тамъ можно было сказать не убивай, по­
тому что кое-что изъ внутренней сущности акта, классифи­
цируемаго, какъ убійство, допускалось: допускалось—или 
вѣрнѣе, признавалось естественнымъ—раздраженіе, озлоб­
леніе, даже ненависть, мстящая „око за око, зубъ за зубъ“... 
Ставилась лишь опредѣленная черта, дальше которой запре­
щалось развиваться враждебному чувству. Не то въ хри­
стіанствѣ. „Я говорю вамъ, что всякій, гнѣвающійся на 
брата своего напрасно, подлежитъ суду“ (ст. 22). Ужъ если 
говорить объ отвѣтственности, то ей въ равной степени 
подлежитъ и всякій, гнѣвающійся напрасно на брата своего; 
униженіе—то же убійство; гнѣвъ напрасный, раздраженіе, 
озлобленіе, ненависть убійство—все это ступени одного и 
того же строя жизни, совершенно противоположнаго благо­
дарному устроенію царства Христова; въ послѣднемъ все — 
„правда, миръ и радость о Дусѣ Святѣ“, а всякаго рода 
отступленія отъ этого настроенія свидѣтельствуютъ объ от­
даленіи человѣчества отъ лучезарныхъ идеаловъ благовѣстія 
Христова.

Ничто не запрещаетъ Евангеліе. Оно говоритъ не рабамъ, 
а свободнымъ, оно не угрожаетъ претыкающемуся, а лю­
бовно раскрываетъ передъ немощнымъ природу Божествен­
ной любвеобильной правды. Оно не оплетаетъ человѣка 
мелкой сѣтью житейскихъ предписаній, противъ которыхъ 
разумъ всегда могъ бы при желаніи возстать со своимъ 
надмѣваюіцимъ вопросомъ: „почему то-то и то-то нельзя?11 
Христово благовѣстіе охватываетъ жизнь во всей ея цѣ­
лостности съ горнихъ высотъ, вскрывая жизнь въ Богѣ и 
внѣ Бога. Тутъ нѣтъ какого-то зоркаго наблюдателя, слѣ-



—  171 —

дяіцаго за малѣйшимъ отступленіемъ раба отъ предписан­
наго ему правила поведенія и учитывающаго каждый такой 
промахъ при окончательной расплатѣ; тутъ просто два пути 
жизни, приводящіе каждый къ естественному для себя за­
вершенію: къ общенію со Спасителемъ міра или къ „смерти 
въ озерѣ жупельномъ*4... Въ томъ и абсолютность христіан­
ства, что оно имѣетъ задачей не ограничивать отдѣльныя 
проявленія злой воли человѣка, а стремиться парализовать 
самую эту злую, грѣховную волю.

Все, что отъ грѣха, то внѣ божественной жизни; оно не 
имѣетъ никакихъ точекъ соприкосновенія со свѣтомъ жизни, 
а потому относительно его и не возникаетъ вопроса: „можно 
или нельзя“?

„Все мнѣ позволительно—но не все п о л е з н о В о т ъ  что 
является критеріемъ въ оцѣнкѣ дѣйствительности: одно по­
лезно, т. к. ведетъ къ пріобрѣтенію Царствія, этой драго­
цѣннѣйшей жемчужины, ради которой можно все рѣши­
тельно оставить, другое вредно, потому что приготовляетъ 
безконечную горечь вѣчныхъ страданій.

Отсюда, по отношенію къ разсматриваемому нами вопросу, 
выводъ будетъ тотъ, что нельзя говорить о запрещеніи убій­
ства христіанствомъ, можно лишь признать, что убійство — 
актъ, противъ котораго слышится постоянный протестъ че­
ловѣческой совѣсти—стоитъ въ плоскости, совершенно про­
тивоположной христіанству, исключается христіанствомъ.

Какое же измѣненіе вносится въ разсматриваемое нами 
положеніе настоящей поправкой? Во-первыхъ: когда гово­
рятъ о запрещеніи, то актъ запрещаемый признается имѣю­
щимъ право на самостоятельное существованіе, признается 
самодовлѣющей цѣнностью; исключеніе же убійства изъ 
сферы примѣненія христіанскихъ началъ, въ которыхъ 
заключается истинная жизнь, означаетъ признаніе мертвя­
щей по существу своему природы исключаемаго.- /

Во-вторыхъ: при запрещеніи можетъ возникать вопросъ о 
правѣ человѣка на совершеніе запрещаемаго поступка, при 
исключеніи—такой вопросъ отпадаетъ, и для усвоившаго 
извѣстныя начала жизни является органически невозмож­
нымъ компромиссъ съ началомъ противоположнымъ. Слѣд­
ствіе для нашего предмета будетъ то, что христіанинъ (ра­
зумѣемъ—идеальный) не убьетъ: вкусившій отъ жизни не



іди

уничтожитъ ростка жизни. Если же война есть „массовое 
убійство“ и только,—христіанинъ не станетъ воевать...

Все, что исключается христіанствомъ, есть грѣхъ, поэтому 
п война, трактуемая, какъ массовое убійство,—грѣхъ. Но 
справедливо ли самое опредѣленіе: война—убійство? На 
войнѣ убиваютъ—это правда; но носитъ ли на себѣ всякая 
война ту печать внутреннихъ настроеній, которыя обусло­
вливаютъ собою грѣховность убійства? Вѣдь „грѣхъ" не въ 
самомъ актѣ прекращенія тѣлесной жизни того или иного 
субъекта, прекращеніе земного бытія для каждаго—дѣло 
Промысла Божія; грѣховно внутреннее состояніе убиваю­
щаго, и если оно тожественно съ настроеніемъ х всякаго 
воюющаго государства и каждаго воина въ отдѣльности, то 
война—безусловно грѣхъ, и молить, напримѣръ, Бога о по­
мощи воюющимъ—преступно.

Что такое убійство, какъ грѣхъ, по своей этической сто. 
ронѣ?

Христіанство прежде всего религія личности. Оно имѣетъ 
цѣлью устроить внутреннюю жизнь отдѣльнаго человѣка, 
упорядочить этимъ путемъ его индивидуальныя отношенія 
и затѣмъ изъ такихъ освященныхъ особей уже создать кол­
лективный организмъ—Царство Божіе. Поэтому и основанія 
для уясненія грѣховности убійства слѣдуетъ искать прежде 
всего въ психологіи убивающаго.

Личная ненависть, жажда обогащенія или устроенія своей 
жизни на счетъ другого, приступъ горячности—вотъ сти­
мулы, толкающіе на совершеніе убійства.

Ясно, что каждое изъ этихъ основаній есть тотъ или иной 
видъ грубаго эгоизма. Только безграничное самоутвержденіе 
своей личности, себялюбивое преклоненіе передъ своимъ 
„я" можетъ заставить человѣка отважиться на уничтоженіе 
жизни другого, такъ или иначе оскорбившаго его; это же 
самоутвержденіе побуждаетъ человѣка не ставить никакихъ 
преградъ своимъ желаніямъ, какъ бы они ни были безраз­
судны; если осуществленіе ихъ тормозиться той или другой 
личностью, себялюбивый человѣкъ не останавливается пе­
редъ тѣмъ, чтобы убрать такую личность съ дороги.

Аффектъ ярости, отнимающій жизнь отъ другого, это-же— 
въ сущности—ничто иное, какъ распущенный эгоизмъ, не 
умѣющій ставить себя въ границы смиренія. Такимъ обра-



—  173 —

зомъ, какъ высшее проявленіе эгоизма,—убійство, именно, 
въ силу преиматства этого мотива есть грѣхъ: „грѣхъ есть 
беззаконіе*—поставленіе закона своей воли на мѣсто Бого­
учрежденныхъ законовъ человѣческой жизни—смиренія , 
любви и справедливости. Если же убійство не будетъ но* 
сить на себѣ этой эгоистической окраски, оно лишается и 
характера грѣховности по своей психологической сторонѣ. 
Правда, почти нѣтъ частнаго случая убійства, когда чело­
вѣкъ не чувствовалъ бы себя виновнымъ; даже, такъ назы­
ваемыя невольныя убійства оставляютъ обычно въ чуткой 
совѣсти виновника ихъ чувство самоосужденія. Но тутъ при­
чина лежитъ уже въ другомъ: именно, въ сознаніи недоста­
точно внимательнаго и бережнаго отношенія къ ближнему. 
Нѣтъ безгрѣшнаго убійства въ обыденной жизни, но есть 
такія убійства на войнѣ.—И вотъ почему.

Войну отнюдь не слѣдуетъ квалифицировать, какъ мас­
совое убійство—и только. Вѣрно, что нѣтъ войны безъ 
жертвъ, и чѣмъ дальше идетъ время, тѣмъ число жертвъ 
все больше и больше увеличивается; но развѣ двигающая 
идея войны обязательно въ возможномъ истребленіи непрія­
теля, ради самаго истребленія?

Нѣтъ никакихъ основаній такъ думать. Что ненависть 
(даже прямо личная), направляющая спеціально къ убій­
ству врага, развивается на войнѣ, въ этомъ приходится—къ 
сожалѣнію—съ грустью сознаваться, но цѣлый народъ въ 
массѣ своей никогда не начинаетъ войну только для того, 
чтобы уничтожить возможно больше единицъ врага. Будь 
это такъ, ни одна война не оканчивалась бы миромъ, т. какъ 
желаніе народа насытилось бы лишь при совершенномъ 
истребленіи ненавистныхъ сосѣдей. Еще менѣе можно ду­
мать, что правители государствъ, ведущіе тонкую и слож­
ную дипломатическую игру, начинаютъ войну съ тѣмъ, 
чтобы только убивать и убивать людей. Бываютъ, впрочемъ 
войны, продиктованныя исключительно ненавистью и сводя­
щіяся къ возможно большему истребленію враговъ; таковы 
войны дикарей, когда племя можетъ остановиться въ своемъ 
набѣгѣ на сосѣдей, лишь совершенно уничтоживъ ихъ; та­
ковыми могутъ быть и войны современныхъ варваровъ, если 
они ставятъ себѣ цѣлью безсмысленныя жестокости. Въ по­
слѣднемъ случаѣ война становится, дѣйствительно, массо-



—  174 —

вымъ убійствомъ, и тѣмъ грѣховнѣе она, чѣмъ къ боль­
шимъ сокровищницамъ духовной культуры имѣетъ доступъ 
воюющій народъ. Участіе въ такой войнѣ, веденіе ея съ та­
кимъ настроеніемъ человѣконенавистничества, и ужъ, ко­
нечно, организація правителями такой войны для христіа­
нина преступна.

Если же такой братоубійственной ненависти по отношенію 
къ врагамъ нѣтъ, то перваго основанія дѣлающаго убійство 
грѣхомъ, по отношенію къ войнѣ не остается.

Точно также приходится разрѣшить вопросъ и относи­
тельно второго побужденія къ убійству—относительно жажды 
обогащенія. Не каждая война ведется ради этой цѣли. Если 
врагъ нападаетъ на святыни народныя, стремится изгла­
дить изъ жизни духовный обликъ извѣстной націи, если 
онъ подобно лавѣ смываетъ на своемъ пути всѣ рѣшительно 
преграды—возстать противъ такого натиска не есть стрем­
леніе къ наживѣ. Если война начинается потому, что нѣтъ 
возможности спокойно смотрѣть на притѣсненія сильнымъ, 
слабаго, послѣ того, какъ употреблены всѣ средства воздѣй­
ствія, то и здѣсь, очевидно, жажда наживы отсутствуетъ, и 
такая война можетъ быть негрѣховной.

О грѣховномъ упоеніи гнѣвомъ, не имѣющемъ никакого 
удержу, объ аффектѣ вообще, нѣтъ почти данныхъ гово­
рить по отношенію кт» правителямъ, объявляющимъ войну. 
Каждый, не потерявшій разума, отлично сознаетъ, съ ка­
кими тягостями для его народа связано веденіе всякой 
войны. Да и самая война, въ виду грандіозности своего 
размаха, конечно, не можетъ разсматриваться, какъ проя­
вленіе аффекта.

Такимъ образомъ отпадаютъ побужденія разсматривать 
всякую войну обязательно, какъ массовое убійство. Люди 
убиваются, но ихъ можетъ убивать отнюдь не съ настрое­
ніемъ убійцъ.

Если же колеблется состоятельность второго сужденія въ 
силлогизмѣ, направленномъ противъ войны, то измѣняется, 
и окончательный выводъ: „война исключается христіан­
ствомъ", т. е. ближе къ конкретной дѣйствительности полу­
чается положеніе: „если христіанинъ (идеальный) не убьетъ, 

это еще не значитъ, что онъ не станетъ воевать* ...



—  175

Не нужно смущаться кажущейся странностью подобнаго 
положенія. Самая странность его для насъ объясняется при­
вычкой къ извѣстнымъ трафаретнымъ сужденіямъ. За него 
же говорятъ тѣ факты, что люди съ кристально-чистой ду­
шой, обвѣянные всецѣло благодатнымъ духомъ ученія Хри­
стова, впитавшіе въ себя этотъ духъ, благословляли на 
войну, сами на войнѣ убивали сотни враговъ. Достаточно 
вспомнить преп. Сергія Радонежскаго, или св. Александра 
Невскаго.

Все дѣло въ томъ, съ какимъ духовнымъ содержаніемъ 
идутъ въ бой сражающіеся. Глава государства можетъ объя­
вить войну лишь потому, что, стоя на стражѣ охраненія 
народнаго бытія со всей полнотой его содержанія, онъ не 
можетъ допустить расхищенія этого неоцѣнимаго богатства; 
или онъ можетъ кликнуть военный кличъ, чтобы пресѣчь 
злодѣйства сосѣдей, вступиться за поруганное ими право. 
Ему не важно убійство людей, ему важна идея, ради кото­
рой онъ ополчится... Въ этомъ случаѣ убійство совершается, 
но въ его возникновеніи виновата не война по природѣ 
своей—прекратись вопіющая несправедливость или насиліе 
врага, и война прекратится. Высокая идея можетъ заста­
вить обнажить мечь. Почему къ такой мѣрѣ приходится 
прибѣгать? потому что ни за что такъ не цѣпляется чело­
вѣкъ какъ за жизнь, и угроза послѣдней можетъ всего 
скорѣе заставить его образумиться.

И даже слѣдуетъ во имя высшей правды (но только во 
имя ея) прибѣгать къ такимъ ужасающимъ по своей при­
родѣ мѣрамъ. Слѣдуетъ, потому что „нѣтъ больше той 
любви, какъ если кто душу свою положитъ за другіС...— 
и если человѣкъ — также и народъ въ цѣломъ—любитъ 
право и правду и эту основу жизни берется защищать ору­
жіемъ, онъ не насильничаетъ во имя эгоизма, а приносить 
жертву за реализацію высокой идеи.

Вѣдь на войнѣ каждый въ отдѣльности и каждая изъ 
воюющихъ сторонъ—подвергаютъ себя такому же риску, ка­
кому подвергаютъ и врага. Здѣсь не отдѣльныя личности 
играютъ роль, а высота идеи, за которую сражаются. Алек­
сандръ Невскій вовсе не желалъ отнимать жизнь у шведовъ 
и нѣмцевъ, но отстаивалъ самостоятельность славянскаго 
развитія и младенческій въ вѣрѣ народъ. А св. митропо-



—  176

литъ Алексѣй—великій патріотъ—любившій всѣхъ на­
столько, что своими молитвами могъ исцѣлить жену хана, 
подготовилъ Димитрія Донского не для того, чтобы только 
истребить татаръ, но чтобы путемъ борьбы съ ними при­
вести Русь къ освобожденію отъ монгольскаго ига.

И люди, одушевленные вѣрой въ идеалы, идутъ въ бой, 
идутъ смѣло, не боясь лишеній, не страшась ужасовъ воен­
ной непогоды, забывая о себѣ, лишь бы спасти идеалъ... 
Настроеніе такого войска совершенно не похоже на на­
строеніе убійцъ.

Слѣдовательно, о грѣхѣ—по его психологической сторонѣ— 
тутъ не приходится говорить. Если съ такимъ настроеніемъ 
идетъ христіанинъ въ бой, онъ не грѣшитъ. Гдѣ тутъ грѣхъ? 
Для него убійство даже не средство—оно стихійное слѣд­
ствіе его горячаго пылкаго духа, одушевленнаго высокими 
идеями.

Тутъ только можно жалѣть, зачѣмъ возникаютъ такія 
слѣдствія? Но этотъ вопросъ свое разрѣшеніе получаетъ 
уже въ общихъ созерцаніяхъ Божественнаго Промысла о 
мірѣ—съ одной стороны—и въ несовершенствѣ человѣка— 
съ другой.

Бойна—бичъ Божій. Господь громомъ войны пробуждаетъ 
сердца, призывая къ себѣ тѣхъ, кого нужно призвать; и 
несовершенство человѣка, попирающаго законы любви пре­
вращается силой Божіей въ орудіе. Его вразумляющей 
любви.

Когда возникаетъ война, страшно, что опять произошло 
ужасное потрясеніе духовнаго организма человѣчества, ужа­
сно, что законы жизни вновь нарушены гдѣ-то злой волей 
человѣка... Бъ этомъ смыслѣ, по своему первоисточнику, 
война есть слѣдствіе зла. Она приноситъ массу бѣдствій, 
страданій, горя въ своемъ естественномъ развитіи, но это 
все по природѣ своей не обязательно зло.

Зломъ оно можетъ быть, если война превращается въ 
бойню. Кровь можетъ людей превратить въ звѣрей—вотъ въ 
чемъ опасность войны! Если это случается, если врагъ идеи 
становится личнымъ врагомъ, по отношенію къ которому 
считается дозволеннымъ все, тогда изъ великой жертвы война 
становится убійствомъ, которое свидѣтельствуетъ, что сра­
жается не христіанинъ. Христіанинъ долженъ - опасаться



—  177

превратиться на войнѣ въ простого убійцу, дѣйствующаго 
въ норывѣ> личной ненависти, жажды наживы, или дикаго 
озвѣренія: тогда война влечетъ безсмысленныя жестокости 
къ раненымъ, къ плѣннымъ, къ невоюющимъ, даже къ жен­
щинамъ, дѣтямъ. Если же силится человѣкъ и на войнѣ 
остаться христіаниномъ, то его не покидаетъ ни жалость къ 
раненымъ, ни дружелюбіе къ мирному непріятельскому на­
селенію. Повсюду такой человѣкъ несетъ минимумъ разру­
шенія, избѣгая лишней жестокости.

Конечно, такое настроеніе удержать крайне трудно, но 
трудность не есть невозможность... Въ виду именно этой 
трудности война пріобрѣтаетъ характеръ поЭвига. Очень сильно 
искушеніе взглянуть на войну, какъ на бойню, но христіа­
нинъ такъ не посмотритъ. Напряженіемъ всей своей воли 
онъ долженъ стараться и старается смотрѣть на войну, какъ 
на печальную только необходимость, потому что вѣяніе смерти 
заставляетъ содрогаться любящаго жизнь —сферу общенія 
земли съ небомъ...

Поэтому христіанинъ - начальникъ войска зоветъ не уби­
вать, а защищать справедливость, какихъ бы жертвъ это ни 
стоило; сражающійся отдаетъ себя во имя идеи, противо­
борствуя торжеству несправедливости; воодушевляющій вой­
ска крестомъ напоминаетъ о тихомъ сіяніи Вѣчной любви, 
которое не должно багровѣть и исчезать отъ пролитой крови...

Всѣ эти размышленія приводятъ въ концѣ-концовъ къ вы­
воду, что война есть результатъ нарушенія нравственнаго 
равновѣсія міра благодаря эгоистической вспышки какого- 
нибудь народа. Война для народовъ, ведущаго ее на этомъ 
фонѣ насилія, захвата для самообогащенія чужихъ владѣ­
ній, есть грѣхъ, и такой народъ не христіанинъ, ибо такую 
войну христіанство исключаетъ. Но когда равновѣсіе нару­
шено, не только не противно природѣ христіанства, но прямо 
требуется его, возстать на защиту попраннаго права или 
слабаго оскорбленнаго народа. А кому костьми лечь въ 
борьбѣ^—дѣло Божье... Защищающій можетъ съ дерзнове­
ніемъ взывать и къ Богу о помощи, можетъ надѣяться на 
него, потому что защищаетъ святое дѣло. Въ этомъ случаѣ 
война подвигъ—подвигъ самоограниченія во имя долга...

„Надлежитъ быть войнамъ44... Чѣмъ дальше развиваетъ 
свой бѣгъ колесо міровой жизни, тѣмъ отчетливѣе стано-

12ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



—  178 —

вится разграниченіе добра и зла.—Борьба между ними обо­
стряется, а отсюда усиливаются и войны. Безъ колебаній, съ 
вѣрой въ торжество истины долженъ идти христіанинъ на 
защиту добра, искупая свою невольную вину отнятія жизни 
у другого жертвой себя самого великому дѣлу!.. Надо шире 
смотрѣть на происходящее, оцѣнивая его въ нравственномъ 
отношеніи. Дай Богъ, чтобы войны были рѣже, дай Богъ, 
чтобы онѣ были менѣе кровопролитными, но пока зло суще­
ствуетъ, и пламень войны разгорается, будетъ не по хри­
стіански давать развиваться з л у . — А если попускаютъ со­
вершаться сознательному нравственному беззаконію—пота­
каютъ, содѣйствуютъ злу.—Отъ этого 'Богъ нзбавіг!

Свящ. Н. Платоновъ.



Зеркало жизни.
IV.

Двѣ морали.

(Къ борьбѣ за трезвость).

Недавно газеты оповѣстили, что одинъ ивъ сановниковъ, 
имѣющій въ дѣлѣ отрезвленія Руси огромное значеніе, зая­
вилъ, что, трезвость надо насаждать .только въ народѣ, и 
что интеллигенція русская не нуждается-де въ „трезвенной 
опекѣ", почему перворазрядные трактиры, рестораны и фе­
шенебельные „кафе41 и сады съ крѣпкими напитками, такъ 
и должны остаться „съ крѣпкими напитками11. Также и ма­
газины должны впредь торговать дорогими алкогольными 
напитками, предназначенными обслуживать „интеллигенцію14...

Признаться, мы ожидали всякихъ курьезовъ въ борьбѣ за 
алкоголь. Но такого курьеза, какимъ подарилъ Русь назван­
ный сановникъ, мы не ожидали. И въ этомъ курьезѣ соб­
ственно заключается страшная трагедія Россіи.

Въ самомъ дѣлѣ, когда намъ говорили, что нельзя вос­
претить совершенно продажу алкогольныхъ напитковъ,- потому 
что государственная казна потерпитъ огромный ущербъ,— 
мы въ этихъ доводахъ видѣли только полгоря. Правда, мы 
имѣли предъ собою кошмарный государственный дальто­
низмъ, при наличности котораго натпи финансисты полагали, 
что строить государственное благополучіе можно на выжим­
кахъ изъ кармана отравленныхъ алкоголемъ народныхъ 
массъ. Они не могли досмотрѣть и понять того, что отрав­
ленный алкоголемъ народный карманъ становится до того 
тощъ, что малѣйшее прикосновеніе къ нему государствен-

12*



—  180 —

наго финансиста порождаетъ въ народѣ крайнее озлобленіе 
и на этой почвѣ такіе эксцессы въ политической и эконо­
мической жизни Россіи, на угашеніе которыхъ государствен­
ная же казна часто раззоряется!.. Наши финансисты точно 
притупили въ себѣ тотъ здравый смыслъ, по которому го­
сударственная казна зависитъ отъ толщины народнаго кар­
мана, а эта толщина въ свою очередь—отъ здоровья народ­
наго организма и его высшей трудоспособности. Изъ такого 
кармана и изъ такого организма любой финансистъ можетъ 
сдѣлать для государственной кассы неисчерпаемый источ­
никъ, да еще безъ государственныхъ гютугъ, часто очень 
разорительныхъ для государства, на его оздоровленіе. Какъ 
ни печально было вѣковое заблужденіе "нашихъ финанси­
стовъ въ защитѣ „пьянаго бюджета14, но пока дѣло шло 
тол ько о пополненіи государственной кассы, казалось, можно 
было покончить съ этимъ заблужденіемъ, изыскавъ новые 
источники для доходности казны, вполнѣ компенсирующіе 
ея потери отъ воспрещенія продажи алкогольныхъ напит­
ковъ. И къ этому мы уже подошли...

Но на зарѣ полной побѣды надъ алкоголемъ, вдругъ въ 
защиту его двинута „тяжелая артиллерія44. Дѣло уже поста­
новлено не на почву оскудѣнія государственной кассы, а 
алкоголь принимается подъ защиту во имя „либерализма44, 
точнѣе—„свободы русской интеллигенціи отъ опеки44! Она-де 
сама за себя постоитъ въ борьбѣ съ алкоголемъ, а потому 
для нея и пусть остаются первоклассные’кабаки и прочіе 
пьяные дорогіе вертепы, съ утонченнымъ алкоголемъ и раз­
ными алкогольными спеціями.

Какая жалкая игра въ высокія слова! Подъ ихъ эгидою 
хотятъ создать на Руси не что иное какъ „пьяную привил- 
легію44 . для русской „интеллигенціи44, хотятъ насадить въ 
Россіи не что иное, какъ двѣ морали: одну для „народа44, а 
другую для „интеллигенціи44. Нашъ народъ и безъ того раз­
вращается подобнаго рода „привиллегіями интеллигенціи44: 
то на утонченный развратъ, то на безбожіе и проч. А тутъ 
еще хотятъ создать и новую привиллегію—„пьяную", да 
еще съ государственной санкціей! Словомъ, хотятъ признать 
алкоголь зломъ для „народа44 и благомъ для „интеллигенціи44, 
а черезъ нее и для казны... Но если и допустить то чудо­
вищное и прямо оскорбительное для русской интеллигенціи



—  181

явленіе, когда бы она приняла такую „пьяную привиллегію", 
то не будетъ ли въ такой привиллегін самоотреченія рус­
ской интеллигенціи отъ идейнаго руководительства народомъ? 
Вѣдь надобенъ для такого руководства личный примѣръ, 
личный подвигъ, особенно въ столь тяжкой борьбѣ, какъ 
борьба съ алкоголемъ. Здѣсь пыощій и одну каплю алкоголя 
интеллигентъ долженъ самоотверженно- отковаться отъ нея 
ради спасенія своего собрата. А что же ото будетъ ва 
борьба съ алкоголемъ, когда „интеллигентъ" въ рукахъ съ 
десятирублевою бутылкою коньяку или вина будетъ держать 
предъ „народомъ " рѣчь о вредѣ алкоголя и на вопросы 
„народа", недоумѣвающаго при видѣ бутылки въ рукахъ 
„интеллигента,—атотъ послѣдній отвѣтитъ:" алкоголь—вло, 
если въ рубль или полтинникъ ва бутылку—и добро--если 
въ десять рублей"!.. Или: „нельвя пить во второраврядномъ 
ресторанѣ, а только въ перворазрядныхъ"!..

Развѣ въ результатѣ такой „проповѣди" не получится 
страшное озлобленіе народныхъ массъ противъ „интеллиген­
ціи" и на зтой почвѣ не произойдутъ-ли новые эксцессы?.. 
И снова не утучнптся-ли почва для произрастанія на Руси 
разныхъ „ измовъ “ ?..

Да и странно: какую это „интеллигенцію" имѣютъ въ виду, 
защищая ея „привиллегію" на алкогольные напитки. Из­
вѣстно, что мыслящая русская интеллигенція въ массѣ живетъ 
впроголодь, что ей вовсе не до Петроградскихъ „Медвѣдей" 
или „Акваріумовъ", какъ и не до Московскихъ „Ировъ" или 
„Стрѣльнъ" съ ихъ цыганами. Всѣ эти рестораны и притоны 
переполняются то толстосумами, то кутилами. Такъ ротъ въ 
защиту то этой „интеллигенціи" думаютъ оставить алкоголь 
царствовать на Руси!.. Желаютъ, чтобы Прасоловы цвѣли въ 
Россіи... И вотъ не трудно предугадать, что кадры этой 
„ перворазрядно-пьянствующей интеллигенціи “ будутъ попол­
няться, что изъ равныхъ второ-и третье-разрядныхъ вертеповъ 
потянутся, на послѣдніе гроши принарядившись разными пу­
тями, кутилы вь „перворазрядные" вертепы... Зти вертепы 
процвѣтутъ, народное раззореніе также „процвѣтетъ" и мы 
увидимъ новыя и болѣе ужасныя картины всевозможныхъ 
преступленій, виновники которыхъ будутъ реабилитировать 
себя на судахъ тѣмъ, что нельзя-де было выпить во второ-



—  182 —

разрядномъ, а надо было, по закону, идти въ перворазряд­
ный, для чего требовалось добытъ деньжонокъ: ну, и добылъ 
вотъ цѣною уголовщины, -я  де тутъ не причемъ"... И по­
льются тогда рѣчи о „соціальномъ злѣ“, для устраненія ко­
тораго надо де снова открыть алкоголю двери сверху—донизу!..

Нѣтъ, ужъ коли борьба со зломъ, такъ борьба идейная и 
повсюдная: отъ палаты до хижины. Дастъ палата примѣръ, 
вдохновитъ, и хижина воспрянетъ. А на двоякой морали 
только пуще прежняго озвѣрѣетъ Русь. Когда народъ уви­
дитъ, что интеллигенція и для се(бя считаетъ зломъ то, что 
воспрещаетъ и ему, тогда онъ проникнется довѣріемъ къ 
интеллигенціи и на этой почвѣ обновится и процвѣтетъ Русь.

Мы твердо вѣримъ, что истинная русская интеллигенція 
съ ужасомъ отринетъ отъ себя „пьяную прнвиллегію" и 
охотно, если не ради себя, то ради народа, сдастъ и себя 
подъ „опеку" государственной трезвости. Она сердцемъ пой­
метъ, что здѣсь нѣтъ мѣста самолюбію и что непростительно 
играть на его струнахъ, когда дѣло идетъ о спасеніи сотенъ 
милліоновъ русскаго народа, когда рѣшается вопросъ: быть 
или не быть Руси славной и .мощной.

V.

Въ борьбѣ за трезвость.

Извѣстно, что во главѣ борющихся за трезвость у насъ на 
св. Руси давно сталъ иервоіерархъ Русской Церкви Петро­
градскій митрополитъ .Владиміръ. Въ напгемъ журналѣ уже 
не разъ отмѣчались чисто подвижническіе труды Митрополита 
.Владиміра на трезвенной нивѣ—жизненной и литературной. 
Въ м. Августѣ св. Архипастырь обратился съ особымъ пись­
момъ къ Предсѣдателю Совѣта Министровъ, прося у. итого 
высокаго сановника содѣйствія въ дѣлѣ отрезвленія Руси 
путемъ воспрещенія къ продажѣ алкогольныхъ напитковъ. 
Съ такою же просьбою къ высокочтимому Предсѣдателю 
Совѣта Министровъ обратились въ м. Августѣ и православ­
ные міряне —члены Петроградскаго Матѳіевскаго православ­
наго миссіонерскаго братства, какъ и многочисленные ихъ 
единомышленники. Ихъ слезница заслуживаетъ вниманія, 
почему мы п приводимъ ее:



183 —

— „Ваше Высокопревосходительство! Мы, вѣрные сыны 
святой православной Церкви и преданнѣйшіе слуги Царя и 
Родины, дерзаемъ обратиться къ вашему высокопревосходи­
тельству, какъ къ главѣ русскаго правительства и какъ къ 
глубокопочитаемому нами сановнику, съ слезною мольбою 
въ надеждѣ, что вы родственнымъ намъ по духу сердцемъ 
своимъ поймете нашу слезницу и внемлите ей.

Нѣтъ въ мірѣ другого врага, который бы такъ сильно 
терзалъ душу и тѣло русскаго народа на всемъ простран­
ствѣ Русской Земли какъ пьянство, какъ алкоголь. Этотъ 
врагъ гонитъ православныхъ русскихъ людей въ кабалу 
разныхъ религіозныхъ лжеученій, онъ-же закабаляетъ рус­
скихъ людей и экономически и политически разнымъ ино­
родцамъ и иностранцамъ. Вѣками нося этого страшнаго 
врага на своемъ хребтѣ, Святая Русь безсильна, точно спе- 
ленаиная имъ, развернуться во всю дивную мощь своего 
духа, безсильна жить у себя дома по своему русскому ук­
ладу, безсильна у себя дома прежде всего сама пользоваться 
духовными и матеріальными благами своей земли. Вы, ваше 
высокопревосходительство, своимъ православнымъ русскимъ 
сердцемъ вѣдаете это лучше насъ, и если мы дерзаемъ объ 
этомъ говорить, такъ только потому, что и у насъ отъ из­
бытка скорби въ сердцѣ говорятъ уста.

Какъ возрадовались мы, когда въ эту страшную годину 
военной брани съ злѣйшими врагами Святой Руси—нѣм­
цами русское правительство святымъ своимъ порывомъ сразу 
даровало русскому народу побѣду надъ его самымъ жесто­
кимъ врагомъ—алкоголемъ, воспретивъ продажу крѣпкихъ 
и вообще алкогольныхъ напитковъ и тѣмъ давъ возможность 
Святой Руси стать предъ ея врагами—нѣмцами во весь 
ростъ своей несокрушимой духовной и физической мощи, 
ііобѣда надъ врагами была обезпечена.

Но вотъ въ настоящее время мы обуреваемся неутѣшною 
скорбью. Снова предначертано разрѣшить къ продажѣ алко­
гольные напитки: водку, вино и пиво. Снова Святая Русь 
на своемъ хребтѣ понесетъ своего вѣкового и страшнаго 
врага. Снова польются но лицу земли Русской моря и рѣки 
слезъ и крови, нашей драгоцѣнной русской крови,—поль­
ются слезы нашихъ русскихъ семей, и снова Святая Русь 
застонетъ отъ этой внутренней брани, застонетъ нынѣ, какъ



— 184 —

никогда, такъ какъ народъ невиданный доселѣ массами ри­
нется топить въ пьяномъ морѣ свое горе отъ внѣшней съ 
нѣмцами брани.

Ваше высокопревосходительство! Внемлите нашей слезной 
и колѣнопреклоненной мольбѣ: всею полнотою дарованной 
Вамъ отъ Бога и Божьяго Помазанника, нашего Царя- 
Батюшки, власти окажите содѣйствіе спасенію Святой Руси отъ 
алкоголя, о чемъ молимся денно и ноіцно,—если ужъ не на­
всегда, то хотя бы на все время тяжкой брани съ нѣмцами 
за славу и честь Святой Руси. До гробовой доски мы го­
товы нести всякія матеріальныя тяготы въ пополненіе нашей 
государственной казны, чтобы и она процвѣтала на славу 
дорогой Россіи, - только да будетъ совершенно низвергнутъ 
съ хребта народа русскаго алкоголь.

Простите за .дерзновеніе: ревность по Святой Руси снѣда­
етъ насъ, надежда на Васъ окрыляетъ насъ“.

Эти мольбы православнаго русскаго народа, возглавленнаго 
въ святомъ дѣлѣ ' отрезвленія Руси первоіерархомъ Русской 
Церкви митрополитомъ Петроградскимъ Владиміромъ, дошли 
до сердца Царя-Батюшки, н Государь Императоръ, какъ уже 
было оповѣщено, воспретилъ продажу спирта, вина и во­
дочныхъ издѣлій въ Имперіи впредь до окончанія военнаго 
времени. Теиерь отъ русскаго народа зависятъ дальнѣйшія 
судьбы алкоголя въ Россіи: понатужится Русь, восполнитъ 
убыль въ казнѣ, и алкоголь совсѣмъ исчезнетъ съ лица 
Русской Земли.

Богъ въ помощь Святой Руси въ ея борьбѣ съ страш­
нымъ „зеленымъ зміемъ“!

VI.

Далила изъ „Биржевки*.
Что то до-нельзя дикое пришлось мнѣ совершенно слу­

чайно прочитать въ вечерней „Биржевкѣ" за 25 августа, въ 
статейкѣ г. Ясинскаго; „И мой откликъ

Чувствуется, что г. Ясинскій желалъ поразить читателей 
виртуозностью мысли на злобу нашего времени И получи­
лось у него нѣчто въ родѣ отброса съ космополитической 
кухни.



—  185 —

Видите-ли, г. Ясинскій возжаждалъ „ рыцарства И ко­
нечно, прежде всего въ писательской средѣ. Онъ вознего­
довалъ на русскихъ драматическихъ писателей, которые „пер­
вые" выступили противъ нѣмецкихъ писателей, а равно не 
похвалилъ и нѣмецкихъ писателей, выступившихъ противъ 
русскихъ писателей въ отпоръ. Видите-ли: „тѣ и другіе со­
вершили грѣхъ противъ того духа истины, свѣта и красоты, 
которому мы, писатели, всѣ должны служить, ибо нѣтъ ни 
нѣмецкаго свѣта, ни русскаго—есть одно великое, свѣтозар­
ное и всеоживляюіцее солнце, имя которому Литература". 
И вотъ г. Ясинскій 'въ  защиту этого ..Солнца" и отклик­
нулся.

Однако, отъ этого напыщеннаго „отклика" такъ и вѣетъ 
писательскимъ маразмомъ. Ну, кто-же это можетъ, находясь 
въ порядкѣ мыслей, обожествлять какую-то „Литературу", 
внѣ ея содержанія, внѣ ея творцовъ, внѣ того, что мы на­
зываемъ идеями?!... А если такъ, то выступленіе русскихъ 
писателей противъ нѣмецкихъ является не выступленіемъ 
противъ какой-то богини— „Литературы", а противъ идей 
нѣмецкаго народа, противъ всемірнаго нѣмецкаго лицедѣй­
ства, когда на словахъ они вѣщали одно, а дѣлами вскры­
ли свой подлинный варварскій ликъ: отъ такихъ фарисеевъ 
пера русскіе писатели не желаютъ даровъ на всемірный ал­
тарь мира и благоволенія въ людяхъ.

И этого святого возмущенія русскихъ писателей нѣмец­
кимъ лицедѣйствомъ—не уразумѣлъ писатель изъ „Бир- 
жевкп"!...

Въ поискахъ за виртуозностью г. Ясинскій воспѣваешь 
далѣ „рыцарство" неизвѣстныхъ русскихъ офицеровъ, кото- 
рые-де, истребивъ „гусаръ смерти" и найдя на убитомъ 
графѣ ІІІтольбергѣ крупную сумму денегъ, отослали ее въ 
Данцигъ супругѣ убитаго непріятеля

Допустимъ, что это могло случиться. Но что же здѣсь 
„рыцарскаго"? Если вникнуть въ существо дѣла, такъ мы 
имѣемъ и здѣсь дѣло съ „трагедіею рыцарства", съ пре­
вратнымъ пониманіемъ долга „рыцарства". Въ самомъ дѣлѣ, 
представимъ себѣ, что наши воины будутъ совершать такіе 
„подвиги" подъ градомъ пуль графовъ ІІІтольберговъ, йодъ 
стоны убитыхъ этими графами русскихъ воиновъ и подъ



—  186

вопли обездоленныхъ тѣми же графами русскихъ семей, 
нерѣдко испытывающихъ нужду въ грошѣ. Не покажется 
ли все это просто дикимъ, ничего общаго не имѣющимъ съ 
подлиннымъ рыцарствомъ, а представляющимъ собою ка- 
кую-то не то маниловщину, не то тошнотворную поддѣлку 
подъ рыцарство. Въ Данцигѣ графиня Штольбергъ, упитан­
ная крупными суммами, будетъ получать отъ русскихъ во­
иновъ „крупныя суммы1* ея мужа убійцы русскихъ вои­
новъ, и на эти суммы будетъ ковать новый мечъ въ отмще­
ніе русскимъ!.. Какое „рыцарство**,—восклицаетъ г. Ясинскій.

Скоро намъ будутъ навязывать подъ видомъ „рыцарства**, 
чтобы мы возили плѣнныхъ враговъ въ салонъ-вагонахъ, 
поили ихъ „птичьимъ молокомъ** и кормили соловьиными 
языками, а то и прямо кланялись бы имъ въ ноги за ока­
занную намъ честь быть у насъ „въ гостяхъ** послѣ убіенія 
нашихъ отцовъ и дѣтей.,.

И до чего пошло это „рыцарство!..“
Нужна во всемъ мѣра. Мы должны обходиться съ врагами 

милосердно, но не переходить границъ милости и не пре - 
вращать милосердія въ какое-то безчинствующее „рыцарство**, 
въ какое-то расшаркиваніе и лелѣяніе враговъ. Иначе скоро 
плѣнные Штольберги и сами потребуютъ у насъ салонъ-ва­
гоновъ и соловьиныхъ языковъ.

И во всемъ этомъ выпадѣ г. Ясинскаго такъ и звучитъ 
старая рабская, насильно привитая и русскому народу, при­
ниженность предъ разными „бергами** ті „бургами**...

Нора отрезвиться!..

VII

Выходка „Вечерняго Времени

Казалось, что въ столь тяжкое для Россіи время не мѣсто 
вт> русской прессѣ разнымъ выходкамъ по адресу право­
славныхъ церковныхъ лицъ или учрежденіи, тѣмъ болѣе,— 
выходокъ, преисполненныхъ тенденціозной лжи. А, между 
тѣмъ, къ прискорбію, „Вечернее Время** стоитъ и нынѣ на 
почвѣ клеветъ по адресу церковныхъ учрежденій. Такъ, оно 
напечатало замѣтку: „Монахини н война**. Указывая на то,



—  187 —

что „строительница" (жертвовательница!) Петроградскаго 
подворья Воронцовскаго женскаго монастыря А. М. Теренть­
ева, имѣющая за свой даръ подворью при подворьѣ мона­
стырскую квартиру, выразила желаніе отдать эту квартиру 
для больныхъ и раненыхъ воиновъ и ухаживать за ними въ 
качествѣ сидѣлки, и что нѣсколько послушницъ этого под­
ворья записались въ сестры милосердія,—„Вечернее Время" 
съ опредѣленною тенденціею отъ себя замѣчаетъ: „Ворон- 
цовское подворье не пользовалось симпатіями Петроград­
скаго епархіальнаго начальства, такъ какъ въ Воронцов- 
скомъ монастырѣ нѣсколько лѣтъ назадъ свили себѣ гнѣздо 
іоаиниты“. Отсюда „Вечернее Время" дѣлаетъ также съ из­
вѣстною тенденціею выводъ: „Оказывается, что въ минуты 
опасности отечества религіозныя разногласія наши прекра­
щаются, и всѣ сектанты, и православные, и иновѣрцы съ 
одинаковымъ воодушевленіемъ спѣшатъ на защиту отечества".

Насколько святъ поступокъ А. М. Терентьевой и сестеръ 
подворья, настолько возмутительны къ нему комментаріи 
„Вечерняго Времени". Во - первыхъ, А. М. Тереньтева не 
только никогда не была признаваема епархіальною властью за 
„іоаннитку", но, наоборотъ, была самой ревностной поборницей 
православія противъ вторженія на подворье „іоаннитокъ" и 
дѣятельно помогала епархіальной власти въ охранѣ Ворон­
цовскаго подворья отъ „іоаннитокъ". Она даже много пре­
терпѣла отъ „іоапнитовъ" и ихъ покровителей. Далѣе, се­
стры Воронцовскаго подворья всегда сочувствовали А. М. 
Терентьевой и дѣ>ятельно отметали отъ себя „іоаннитокъ", 
когда послѣднія старались осѣсть на подворьѣ, пріѣзжая 
сюда изъ Воронцовскаго монастыря Псковской, епархіи. Та­
кимъ образомъ, Воронцовское подворье всегда считалось у 
епархіальнаго начальства на прекрасномъ счету, какъ зорко 
оберегающее себя отъ „іоаннитовъ". Послѣдніе завладѣли- 
было Воронцовскпмъ монастыремъ въ Псковской епархіи, по 
усиліями синодальной власти и монастырь былъ уже давно 
очищенъ отъ „іоаннитокъ".

Отсюда понятно, что трактовать святые поступки А. М. 
Терентьевой и сестеръ Воронцовскаго подворья, какъ по­
ступки—де „сектантокъ-іоаннитокъ", какъ то дозволяетъ себѣ 
„Вечернее Время", да еще съ явнымъ упрекомъ по адресу 
епархіальной власти, можно только въ томъ случаѣ, когда



188 —

человѣкъ боленъ дальтонизмомъ или одержимъ крайней зло­
бою, застилающею ему и глаза и сердце...

Ну, хотя бы въ тяжкую для Руси годину не разжигали 
страстей, не оскорбляли безвинно, не бросали огня въ ко­
стеръ, сложенный изъ вопросовъ вѣроисповѣдныхъ и объ 
отношеніи сектъ и иновѣрцевъ къ отечеству!..

Надобно единеніе. Но такими сообщеніями „Вечернее 
Время" только подниметъ и разбушуетъ вѣроисповѣдныя 
страсти. А это, конечно, отвлечетъ насъ отъ той цѣли, ко­
торая должна сейчасъ владѣть безраздѣльно всѣмъ нашимъ 
существомъ: защита Родины отъ наглаго врага до послѣдняго 
вздоха.

М. Правдолюбовъ.



Библіографія.

Георгій, Епископъ Калужскій.—Слова, поученія н рѣчи. Калуга. 
1914 г. ц. 1 р.

Въ текущемъ году вышелъ въ печати сборникъ проповѣдей 
Епископа Калужскаго Георгія. Этотъ сборникъ является 
цѣннымъ вкладомъ въ отечественую гомилетическую лите-' 
ратуру. Поученія еп. Георгія отличаются глубиною мысли, 
оригинальностью и жизненностью содержанія, простотою и 
ясностью изложенія... Вошедшія въ составъ сборника про- 
повѣдіі произнесены въ разное время, начиная съ 1898 г. 
и кончая 1913, причемъ почти 1/* ихъ падаетъ на время 
академической службы преосвященнаго. — Сборникъ раз­
дѣленъ на 4 отдѣла: 1-й „Слова на высокоторжественные 
дни“ (стр. 1 — 16); 2-й— „Слова и поученія въ дни празд­
никовъ" (стр. 17 — 115); 3-ій—„Поученія на постриженіе мо­
наховъ" (стр. 115—153) и 4-й—„Слова, поученія и рѣчи на 
разные случаи" (стр. 154 — 256). Въ каждомъ отдѣлѣ про­
повѣди расположены въ хронологическомъ порядкѣ*.

„Слова на высокоторжественные дни" проникнуты духомъ 
патріотизма и любви къ Государю Императору и Царствую­
щему Дому. По убѣжденію преосв. автора—„Царская власть 
на Руси есть потребность русскаго народа" (стр. 3) и все, 
что касается Государя—находитъ живой откликъ въ народ­
номъ сердцѣ: „Что солнце въ природѣ, то богоизбранный и 
добрый царь въ государствѣ"... (стр. 11), говоритъ авторъ. 
Въ настоящее трудное время, когда Россія особенно чув­
ствуетъ свое единеніе съ Царемъ—эти рѣчи преосвященнаго 
должны найти самый горячій откликъ въ сердцѣ каждаго 
русскаго человѣка...

Изъ проповѣдей „въ дни праздниковъ" особеннаго вни­
манія заслуживаютъ поученія на Страсти Господни. Не-



— 190 —

сомнѣнно, что благоговѣйное и проникновенное раскрытіе 
предъ духовнымъ взоромъ вѣрующихъ различныхъ момен­
товъ „ѵіае (1о1ого§ае“ Спасителя — отъ Геѳсиманіи до Гол- 
гофы — слѣдуетъ признать глубоко-назидательнымъ. При 
атомъ поученія преосвященнаго выясняютъ и раскрываютъ 
не только важнѣйшіе моменты страданій Спасителя, но и 
иныя—новыя темы, какъ, напр., Мрк. XV, Ю — о человѣко­
угодничествѣ; Мрк. XV, 21 — о истинномъ крестоношеніи; 
Іоан. XIX, 25—о страданіяхъ Богоматери у креста Христова 
и т. п.—Краткія нравственныя приложенія, которыми авторъ 
сопровождаетъ почти каждое поученіе, обычно составляютъ 
настолько близкую связь съ содержаніемъ поученій, что 
совершенно исключаютъ всякую искусственность, и этимъ 
въ значительной степени выигрываютъ въ силѣ впечатлѣнія 
и дѣйственности. 3-й отдѣлъ — эго „поученія на постри­
женіе монаховъ". — Хотя отп поученія были обращены — 
каждое къ одному лицу (постригаемому), однако они пред­
ставляютъ и общій интересъ, такъ какъ трактуютъ о такихъ 
сторонахъ христіанской жизни, которыя, находя свое идеаль­
ное воплощеніе въ монашествѣ, обязательны и для каждаго 
истиннаго христіанина. Исходя изъ основной точки зрѣнія, 
что монашество не е'сть что-либо новое въ христіанствѣ, 
принесенное совнѣ, но есть то-же самое христіанство, лишь, 
такъ-сказать, — кристализованное, возвышенное, — преосвя­
щенный въ поученіяхъ своимъ юнымъ (въ большинствѣ) 
постриженникамъ говоритъ не о недоступныхъ для нихъ 
подвигахъ аскетизма, не о ненависти и презрѣніи къ остав­
ляемому міру, но о необходимости того внутренняго совер­
шенствованія, возрастанія „въ мѣру возраста исполненія 
Христова", которое одно можетъ сдѣлать юнаго монаха 
„жертвой живой, богоугодной". Такъ, преосв. говоритъ о 
смиреніи и любви, какъ необходимѣйшихъ условіяхъ успѣш­
ности монашескаго дѣланія (стр. 125—129); о чистотѣ сердца, 
дающей душѣ инока истинное успокоеніе, которое, какъ 
„вѣяніе тихаго вѣтра", низводитъ въ нее Господа (стр. 131— 
133); о непрестанной молитвѣ, — научая понимать ее, не 
какъ молитву лишь словъ, но какъ общее настроеніе, про­
никнутое любовью къ Богу, устремленіемъ ко всему лучшему 
и высшему — добру, правдѣ, красотѣ... (стр. 142). Въ отно­
шеніи къ міру — преосвященный, поучая удаляться отъ



1.91 —

грѣховной жизни міра (1 Іоан., •>, 15—17), настойчиво предо­
стерегаетъ отъ ригоризма, нетерпимости—равно какъ и отъ 
компромиссовъ и уступокъ грѣху, кѣмъ-бы послѣдній ни 
проявлялся... (стр. 146—147). Можно съ увѣренностью сказать, 
что проникновенное слово Владыки, запечатлѣваясь въ 
сердцѣ постригаемаго, — и для каждаго христіанина пред­
ставляетъ нѣчто цѣнное и назидательное, какъ выясняющее 
истинный смыслъ христіанства въ возвышенномъ его про­
явленіи...

„Слова, поученія и рѣчи на разные случаи11 (4-й отдѣлъ) 
касаются всѣхъ болѣе или менѣе выдающихся событій — какъ 
церковной и общественно-государственной, такъ и личной 
жизни преосвященнаго за время служенія его Церкви. Какъ 
истинный пастырь, авторъ отзывается словомъ назиданія на 
всякое событіе, волнующее въ данную минуту его паству, 
освѣщая его свѣтомъ Евангелія и указывая слушателямъ 
должное христіанское отношеніе къ нему (наир., „рѣчь предъ 
молебномъ по- случаю войны съ Японіей14 и под.). Большин­
ство рѣчей относится къ академической службѣ преосвящен­
наго. Время его рсктуры было обильно выдающимися собы­
тіями: при немъ Академія получила именованіе „Император­
ской44; при немъ она была посѣщена блаж. патріархомъ 
Антіохійскимъ Григоріемъ IV и англиканскими епископами; 
при немъ она лишилась своего покровителя -начальника I  
м. Антонія; онъ-же встрѣчалъ и привѣтствовалъ въ Акаде­
міи и новаго ея покровителя и попечителя—Высокопреосвя­
щеннѣйшаго Митрополита Владиміра... Всѣ эти и другія со­
бытія отмѣчены рѣчами почти цѣликомъ вошедшими въ 
сборникъ *), который отъ этого пріобрѣтаетъ интересъ и цер­
ковно-литературной характеристики событій.

Изъ другихъ рѣчей выдающимися являются двѣ: по слу­
чаю 100-лѣтія со дня рожденія Иннокентія, архіеп. Херсон­
скаго и актовая въ Тульской дух. Сем.—о стигматизаціи. 
Первая представляетъ подробную біографію и характеристику 
личности и дѣятельности этого выдающагося іерарха, вели­
чественный образъ котораго въ обширной (154 — 183 стр.)

!) Слѣдуетъ пожалѣть, что не помѣщено прекрасное краткое привѣт­
ствіе преосвященнаго патр. Григорію—на греческомъ языкѣ.



— 192 —

рѣчи преосвященнаго встаетъ во весь свой колоссальный 
ростъ, вызывая въ читающемъ чувство восторженнаго уми­
ленія и преклоненія... Среди многочисленной, посвященной 
Иннокентію, гомилетической литературы, рѣчь преосв. Геор­
гія можетъ по праву занимать одно изъ первыхъ мѣстъ.— 
2-я рѣчь — „о стигматизаціи* является, скорѣе, научной 
статьей весьма цѣннаго содержанія, цѣннаго въ особенности 
потому, что вопросъ о стигматизаціи въ русской богослов­
ской литературѣ почти совершенно не разработанъ. Между 
тѣмъ явленіе стигматизаціи представляетъ глубокій инте­
ресъ—какъ съ научно-исихологической, такъ и съ религіозно­
реалистической точки зрѣнія. Популярная, строго - научная 
рѣчь-статья преосвященнаго о стигматизаціи сдѣлала-бы честь 
любому религіозно-философскому сборнику... Тѣмъ цѣннѣе 
разсматриваемый сборникъ поученій, преосв. Георгія, заклю­
чающій въ себѣ, какъ видно изъ настоящаго очерка, столь 
разнообразныя по содержанію, но равно—высокія по каче­
ствамъ произведенія глубоко-проникновеннаго ума, озарен­
наго благодатію Христовой, (і Кор. 2, 16) и убѣжденнаго и 
согрѣтаго искренней вѣрой религіознаго чувства.

I. А.

Петроградъ. Духовная Академія.


